فَيْ الْمِنْ الْقِيمُ السّامية لِلْحَضَارة الِالْمِنْ فَيْ الْمَرْبُ وَالْقِنَال) ( فَاعِرَة بَيِّن الْقِيمُ السّامية لِلْحَضَارة الِالْمِنْ فَيْ الْمَرْبُ وَالْقِنَال) ( فَاعِرَة بَيِّن الْقِيمُ السّامية لِلْحَضَارة الإستراكية في الْمَرْبُ وَالْقِنَال) )

تأليف رَكَيْحُ هُوْلِ لَكُومُ كُمْرَي يَحْبُرُكُ كَلِيم لِيَّهُ يَهِيَّةُ لَا لِمُوفِيكِ (٢٦١ - ٢٦١ه)

حققها دَدَسِهَا دَرَاهَهُ مُفَارِنَهُ د. عَبُرالعزيْزِينَ عَبِيُراللَّه بَن إِبُراهِيمُ النِّرِيِّرَآل حَمَرُ خفرالله لكُهُ وَلوالدِيْهِ وَللمسُلِينِ



قَاعِدةً مُخِنْظَرَةً في المالكِفَالْ وَمِعَالِمَا الْمِثْلِمِي الْمَالِمَةِ الْمِثْلِمِينَ الْمُؤْرِّلُ وَيُوالِلُوالْ الْمُنْ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللّهِ الْمُؤْمِدُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ ح عبد العزيز عبد الله الزير آل حمد، ١٤٢٤ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم.

قاعدة مختصرة في قتال الكفار ومهادنتهم وتحريم قتلهم لمجرد كفرهم/ أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية؛ عبد العزيز عبد الله

الزير آل حمد ـ الرياض، ١٤٢٤ هـ.

۲٤۲ ص ۱۷ × ۲۶ سم .

ردمك: ۲ ـ ۸۶ ـ ۶۶ ـ ۹۹۲۰

١ ـ الجهاد أ. الزير، عبد العزيز عبد الله (محقق) بـ العنوان

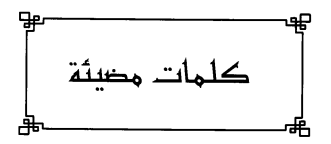
دیوی ۲۵۲

1272/0979

رقم الإيداع ٥٩٦٩م/ ١٤٢٤ ردمك: ٢ ـ ٨٤ - ٤٤ ـ ٩٩٦٠

يطلب الكتاب من المحقق على العنوان التالي:
المملكة العربية السعودية. الرياض
ص.ب ٣٦٥١٨٣ الرمز البريدي ١١٣٩٣

dr\_alzeer@hotmail.com بريد إلكتروني:



\* قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى : (الكفار إنما يقاتلون بشرط الحراب ، كما ذهب اليه جمهور العلماء، وكما دل عليه الكتاب والسنة، كما هو مبسوط في موضعه) «النبوات» ص(١٤٠).

#### 

\* قال ابن القيم رحمه الله تعالى: ( ولأن القتل إنما وجب في مقابلة الحراب لا في مقابلة الكفر ، ولذلك لايقتل النساء ، ولاالصبيان ، ولاالزمنى ، والعميان ، ولاالرهبان الذين لايقاتلون ؛ بل نقاتل من حارينا) «أحكام أهل الذمة» (١/٠١٠).



\* وقال أيضاً: (ولم يكره أحداً قط على الدين ، وإنما كان يقاتل من يحاريه ويقاتله، وأما من سالمه وهادنه فلم يقاتله ولم يكرهه على الدخول في دينه امتثالاً لأمر ربه سبحانه... ومن تأمل سيرة النبي S تبين له أنه لم يكره أحداً على دينه قط ، وأنه إنما قاتل من قاتله، وأما من هادنه فلم يقاتله ما دام مقيماً على هدنته لم ينقض عهده) «هداية الحبارى» (١٢/١).

# الميتنفين

الحمدلله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وأصحابه، ومن اتبع هداه ، وبعد:

فإننا في هذه الأيام - أيام المحن ، وتعدد ضروب الفتن - نعيش صراعاً ليس كباقي الصراعات ، إنه صراع الحضارات أو صراع الحياة ، وإن المقلب لصفحات التواريخ والأيام ليجد أن كثيراً من الحضارات التي حاربت الإسلام والمسلمين قامت سياسة حربها وقتالها على مبدأ الظلم والعدوان ، وسفك الدماء ، وقتل الأبرياء ، وهتك الأعراض ، فلم ترع لأحد حرمة ، ولم تر لأحد حقاً.

فقتلوا كل من قابلهم من المسلمين لمجرد إسلامه وإيهانه ، وسفكوا دم كل أحد حتى ولو أعلن استسلامه ، ولا أدل على ذلك ماقام به هولاكو الذي قتل مايزيد على ألف ألف من البشر .

وفرناندو، وإيزبلا ، وريتشارد الملقب بـ : (قَلْب الأَسَد)،

ونابليون ، وستالين الذي قتل ملايين المسلمين في القوقاز ، وموسوليني الفاشي الذي أراد بناء حضارته على جثث المسلمين في شمال أفريقية ، وغيرهم الكثير الكثير الذين عملوا من الأعمال الإرهابية ، والجرائم الفظيعة الغير الإنسانية ، ماتقشعر له الجلود ، فإنا لله وإنا إليه راجعون .

بل في العصر الراهن نجد أن الحضارة الغربية ، المبنية على العنصرية ، والسياسة التي تدعي الديمقراطية والحرية ، قد سامت البشرية وأذاقتها صنوفاً وألواناً من العذاب ، والقهر والتسلط، والبغي والعدوان، وماحادثة هيروشيها ونكازاكي عنا ببعيد ، هذه الحادثة التي أقضت المضاجع، وقلبت المواجع ، ليست فقط على من ذاق بلواها ، وشاهد لأوها؛ بل على سكان الأرض أجمع إلى يومنا هذا .. وكذلك ماعملته الحضارة الغربية في فيتنام .. وماعملته في فلسطين تحت أيدي اليهود الغاصبين .. وماعملته في أفغانستان .. وماتعمله الآن في العراق من نهب الخيرات ، وسلب

المقدرات.

إن الحضارة الغربية ، وسياستها الحربية ، ونزعتها الفكرية القتالية، لاتقوم إلا على الدماء ، وقطع الأشلاء ، من الضحايا الأبرياء ، الذين لاحول لهم ولاقوة .

سياسة تقوم على القاعدة الفرعونية: ﴿ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ الرَّمَادِ ﴾ .

سياسة تقوم على مصادرة العقول والحريات « فمن ليس معنا فهو ضدنا »، فهي كالشجرة الخبيثة اجتثت من فوق الأرض مالها من قرار .

أما سياسة الإسلام الحربية ، وتشريعاته الجهادية ، وحضارته الإنسانية ، فقد كانت على خلاف ماكانت حروب عليه الأعداء تماماً.

فهي سياسة شعارها ودثارها السلم والمسالمة ،وإذا حاربت للدفاع عن نفسها أو عن دعوتها حتى لاتكون فتنة ويكون الدين لله ، فهي لاتقاتل إلا المقاتل ، فلا تقتل من لم يقاتل من الشيوخ ، والرهبان ، والأجراء ، والنساء ، والصبيان ، ونحوهم ممن لم ينصب نفسه للقتال .

وهي سياسة لاتقوم على الإفساد في الأرض ، فلاتهدم مسكناً ، ولاتخرب عمراناً ، ولاتقطع شجرة، إلا لمصلحة يراها ولي الأمر.

وهي سياسة تقوم على النظر في جلب المصالح ودرء المفاسد.

وهي سياسة تقوم على النظر في حال المسلمين من قوة وضعف \_ كما سيأتي \_ ومن تأمل القرآن والسنة ، وماكان عليه مجاهدو هذه الأمة عرف ذلك حق المعرفة ، والتاريخ خير شاهد .

ولقد كَتب في هذا الباب عدد من الكُتَّاب ، لكن في الحقيقة لم أجد من فصّل في هذه المسألة تفصيلاً علميَّاً دقيقاً ، مقروناً بالدليل النقلي والبرهان العقلي إلا شيخ الإسلام في قاعدته المختصرة هذه

في قتال الكفار.

فلقد ألَّف \_ رحمه الله \_ في هذا الباب مجلداً حافلاً مستقلاً (۱) ، لكن للأسف لم يقع بين أيدينا سوى المختصر منه ؛ فقلت : مالايدرك كله ، لايترك كله ، فسارعت إلى دراسته دراسة علمية موضوعية ، ومقارنته بها تيسر من مخطوطاته ونسخه ، وتأصيل جمله وعباراته من كلام شيخ الإسلام نفسه في سائر ماتوفر لدي من مؤلفاته ومصنفاته ، وكذا مصنفات تلميذه ، صفي فؤاده ، ابن قيم الجوزية رحمها الله تعالى.

وإننا حينها نخرج هذه الرسالة المختصرة وأمثالها؛ لنوضح بجلاء للمسلمين وللعالم الغربي المستغفل إعلامياً ، مفاهيم الجهاد الشرعية ، وأساليبه الحضارية ، التي قام عليها الإسلام ، وأسس عليها دُولَه ، والتي من بينها دولة الإسلام والمسلمين ، ومهوى

<sup>(</sup>١) سيأتي بيان ذلك إن شاء الله تعالى .

أفئدة العالمين، بلاد الحرمين الشريفين «المملكة العربية السعودية » .

بل إن في هذه الرسالة المختصرة أبلغ رد على من يتهم هذه الدولة المباركة، أو دعوة شيخ الإسلام ابن تيمية ، أو دعوة شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب بالدعوة إلى الإرهاب أو الحض عليه، وماعقيدة وثقافة ابن عبدالوهاب إلا صورة أخرى لعقيدة وثقافة ابن عبدالوهاب الأصورة أخرى لعقيدة وثقافة ابن تيمية ، يعرف ذلك كل من له أدنى علم وفهم.

وكون بعض من شباب المسلمين قد سلكوا مسالك البغي والعدوان ، فلا يعني أننا نحمّل الآخرين جريرتهم ووزرهم ، وقد علّمنا الإسلام ألا تزر وازرة وزر أخرى .

كما أرجو من الله تعالى أن يخرج بأسباب هذه الرسالة المختصرة كثيراً من شباب الأمة ممن غرق في وحل الفكر المتطرف الذي يستحل دماء الأبرياء ، مدعياً أن ذلك هو منهج سيد الأنبياء!!.

وأن يصحح بأسبابها كثيراً من المفاهيم المغلوطة عن منهج شيخي الإسلام ابن تيمية وابن عبدالوهاب تجاه قتال الكفار،

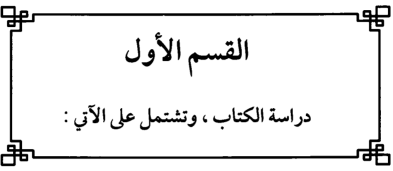
وتحريم قتلهم بمجرد كفرهم.

وفي الختام أشكر الله تعالى المان بكل خير ، ثم أشكر كل من ساعدني على دراسة هذه الرسالة المختصرة وتحقيقها ، وأخص منهم جميع الأخوة الذين منحوني على كثرة شواغلهم حزءاً كبيراً من وقتهم لقراءة هذه الرسالة المختصرة ، وإبداء ماعليها من ملحوظات .

فأرجو من الله أن أكون قد وفقت فيها توصلت إليه من دراسة ونظر حولها، وهي في الحقيقة لاتعدو أن تكون جهداً من مقل، فإن أصبت فمن الله وحده، وإن أخطأت فمن نفسي ومن الشيطان والله ورسوله منه برئيان، والحمدلله رب العالمين.

وڪتبه د/عبدالعزيز بن عبدالله بن إبراهيم الزير آل حمد رياض نجد ۱٤۲٤/٦/۲۱هـ dr alzeer@hotmail.com





|     | ١                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------|
|     | دراسة الكتاب ، وتشتمل على الآي :                    |
|     | <del></del>                                         |
|     | تمهید .                                             |
|     | سباب دراسة الرسالة المختصرة .                       |
|     | تحقيق نسبة الرسالة المختصرة إلى شيخ الإسلام.        |
| 🗖 د | حقيق صحة الرسالة المختصرة ، وأنها منقولة عن أصل شيخ |
|     | الإسلام ابن تيمية في قتال الكفار .                  |
|     | مراد شيخ الإسلام في هذه الرسالة المختصرة.           |
|     | عنوان الرسالة المختصرة .                            |
|     | النسخ الخطية للرسالة المختصرة.                      |
|     | منهجي في الدراسة.                                   |
|     | منهجي في التحقيق.                                   |
|     | نماذج مصورة للنسخ الخطية .                          |

## عَهْيُلا

لاشك أن ماحصل ومايحصل للمسلمين في هذه الأزمان من إرهاب ، وقتل وتشريد على يد أعدائهم من الكفرة الظالمين ، ولأجل جهل كثير من شباب المسلمين بسياسة الإسلام الحربية ، وتشريعاته الجهادية القتالية ، جعلت بعضهم يتصرف بدافع عاطفته ، وشفقته ومحبته لأمته بصرفات هوجاء ، ويعمل أعمالاً فضيعة شنعاء ، من تدمير للمباني السكنية ، والمحلات التجارية ، ومن قتل للمعاهدين والمستأمنين ، وممن ليس أهلاً للقتال ، كالنساء والصبيان والأجراء ، ومن لم يقاتل منهم من الضعفاء ، بل ومن قتل لبعض من المسلمين الأبرياء .

وسموا ماقاموا به: جهاداً وإرهاباً للأعداء!! ، وماعلموا والله - أن الإسلام والمسلمين من ذلك براء ، فحسبنا الله ونعم الوكيل. ولأجل هذا كله أحببت أن أقف مع إخواني بمن أحب الجهاد

والمجاهدين \_ ونِعْم ماأحب \_ بعض الوقفات التالية ؛ علَّ الله أن يرد بها ضالاً ، ويرشد بها تائهاً ، فأقول وبالله التوفيق ، ومنه أستمد العون والتسديد :



## الوقفة الأولى

اعلم \_ وفقك الله \_ أن ماأصاب ومايصيب المسلمين في هذه الأزمان ، وفي كل بلد من بلدانهم من تسلط للأعداء عليهم في كل مكان ، إنها هو بسبب ذنوبهم وتقصيرهم في جنب الله تعالى: ﴿ وَمَا اَصَبَكُمْ مِن مُصِيبَ فَيِ مَا كُسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ .

فالبدع والخرافات، والشركيات والخزعبلات ، وفساد الأخلاق والسلوكيات قائمة على قدم وساق ، فالمسلمون اليوم \_ والله \_ بحاجة أكثر إلى جهاد أنفسهم قبل جهادهم لأعدائهم.

قال ابن القيم (١) رحمه الله تعالى: (ولما كان جهاد أعداء الله في الخارج فرعاً على جهاد العبد نفسه في ذات الله ... كان جهاد النفس مقدماً على جهاد العدو في الخارج وأصلاً له، فإنه ما لم يجاهد نفسه

<sup>(</sup>۱) انظر: زاد المعاد (۳/ ۲ \_ ۹) باختصار.

أولاً لتفعل ما أمرت به ، وتترك ما نهيت عنه ،ويحاربها في الله، لم يمكنه جهاد عدوه في الخارج).

إلى أن قال: (وأمرهم أن يجاهدوا فيه حق جهاده ..فحق جهاده أن يجاهد العبد نفسه؛ ليسلم قلبه ولسانه وجوارحه لله .. ويجاهد شيطانه بتكذيب وعده ومعصية أمره وارتكاب نهيه .. فينشأ من هذين الجهادين قوة وسلطان وعدة ، يجاهد بها أعداء الله في الخارج بقلبه ولسانه ويده وماله؛ لتكون كلمة الله هي العليا ..).



## الوقفة الثانية

مما لاشك فيه عند كل مسلم وعاقل أن من أهم ماقرره الإسلام وأكده : أن أمر بحفظ الأنفس ، فنهى عن إز هاقها بغير حقها قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ .

وجعل من ضروب الإفساد في الأرض إهلاك الحرث والنسل: ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرَّثَ وَٱلنَّسُلُّ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴾ .

وجعل من قتل نفساً واحدة \_ بغير حق \_ فكأنها قتل الناس جميعاً : ﴿ مَنقَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْفَسَادِ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَاقَتَكَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَخْيَاهَافَكَ أَنَّمَا أَخْيَاالنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ .

فإزهاق الأنفس والأرواح ، وقتل من لايستحق القتل وقتاله أمر مرفوض شرعاً وعقلاً . قال شيخ الإسلام ابن تيمية (۱) رحمه الله تعالى: (الأصل أن دم الآدمي معصوم لا يقتل إلا بالحق ، وليس القتل للكفر من الأمر الذي اتفقت عليه الشرائع ، ولاأوقات الشريعة الواحدة كالقتل قوداً، فإنه مما لا تختلف فيه الشرائع ولا العقول).



<sup>(</sup>۱) الصارم المسلول (۱/۲۱۰).

## الوقفة الثالثة

أن الله تعالى حينها شرع القتال والجهاد ؛ فإنها شرعه لأسباب كثيرة ، وحكم ظاهرة مستنيرة :

منها: مقاتلة من يقف في وجه الدعوة الإسلامية لمنع إعلاء كلمة الله ، ونشر دينه الذي ارتضاه: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ اللهِ ، ونشر دينه الذي ارتضاه: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ اللهِ يَنْ اللهِ عَلَى الظّلالِينَ ﴾ .

ومنها: حماية المسلمين والدفاع عنهم ، وعن عقيدتهم الربانية ، ومنها: حماية المسلمين والدفاع عنهم ، وعن عقيدتهم الربانية ، وملتهم الحنيفية الإبراهيمية: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَنَّتُلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللّهَ عَلَىٰ ضَرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١) رحمه الله: (وإذا كان أصل القتال المشروع هو الجهاد ومقصوده هو أن يكون الدين كله لله، وأن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/ ۳۵٤).

تكون كلمة الله هي العليا ، فمن منع هذا قوتل باتفاق المسلمين).

وقال أيضاً (۱): (المقصود بالقتال أن تكون كلمة الله هي العليا، وأن يكون الدين كله لله، وأن لا تكون فتنة، أي : لا يكون أحد يفتن أحداً عن دين الله)، ومفهوم كلام الشيخ: أن من لم يمنع نشر دين الله، ولم يحاربه، ولم يضيق على أصحابه الحناق ألايقتل ولايقاتل.



الصارم المسلول (٢/ ١٥).

## الوقفة الرابعة

أن المتأمل في سيرة النبي عَلَيْهُ وحياته المليئة بقتال وجهاد الكافرين ، والتضحية في سبيل هذا الدين ، ليرى أنه مر في قتاله وجهاده للكافرين بمراحل متنوعة ، ومراتب متغايرة ، وأن هذه المراحل والمراتب جاءت متكيفة مع الحال والوضع الذي كان النبي وصحبه الكرام يعيشون فيه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (۱) رحمه الله: (كان النبي عليه في أول الأمر مأموراً أن يجاهد الكفار بلسانه لا بيده ، فيدعوهم ويعظهم ويجادهم بالتي هي أحسن، ويجاهدهم بالقرآن جهاداً كبيراً...، وكان مأموراً بالكف عن قتالهم لعجزه وعجز المسلمين عن ذلك، ثم لما هاجر إلى المدينة وصار له بها أعوان أذن له في الجهاد، ثم لما قووا كتب عليهم القتال ، ولم يكتب عليهم قتال من سالمهم؛ لأنهم

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح (١/ ٢٣٧).

لم يكونوا يطيقون قتال جميع الكفار، فلما فتح الله مكة وانقطع قتال قريش ملوك العرب، ووفدت إليه وفود العرب بالإسلام، أمره الله تعالى بقتال الكفار كلهم).

فقتاله ﷺ وقتال أصحابه للكفار ، إنها هو قتال لمن يقاتلهم أثناء قيامهم بنشر دين الله تعالى حتى لاتكون فتنة ويكون الدين لله.

قال شيخ الإسلام (۱) رحمه الله تعالى : (ثم خلفاؤه بعده أبو بكر وعمر ومن معها من المهاجرين والأنصار الذي يعلم أنهم كانوا أتبع الناس له وأطوعهم لامره وأحفظهم لعهده ، وقد غزوا الروم كما غزوا فارس ، وقاتلوا أهل الكتاب كما قاتلوا المجوس ، فقاتلوا من قاتلهم ، وضربوا الجزية على من أداها منهم عن يد وهم صاغرون).

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (٤/ ٢٠٥).

فقتالهم إنها كان لمن قاتلهم ، كها قال شيخ الإسلام ابن تيمية (۱) رحمه الله تعالى: (ثم إنه كتب عليهم القتال مطلقاً وفسره بقوله: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم وَلَا تَعَنَّدُوا فِي اللَّهِ ، فمن ليس من أهل القتال لم يؤذن في قتاله).



<sup>(</sup>۱) الصارم المسلول (۲/۲۰۲).

### الوقفة الخامسة

أن جهاد الكافرين وقتالهم وبدنهم بالقتال \_ كها جاء في السنة \_ إنها شرع للضرورة ، فإذا لم يقبل الكفار هذا الدين ديناً بينهم ليكون الدين لله ، ولتكون كلمة الله هي العليا ، وليتمكن المسلمون من نشره بين كافة العالمين ، أو لم يدفع الكفار الجزية عن يد وهم صاغرون ، فها هو إلا القتال ، إذ ليس للمسلمين خيار آخر بعد هذين الخيارين إلا خيار المواجهة ، فهو خيار حتمه الواقع ، وفرضته الضرورة .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ارحمه الله تعالى: (إن القتال إنها شرع للضرورة ،ولو أن الناس آمنوا بالبرهان والآيات لما احتيج إلى القتال ، فبيان آيات الإسلام وبراهينه واجب مطلقاً وجوباً أصلياً، وأما الجهاد فمشروع للضرورة).

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح (١/ ٢٣٨).

أما بدئهم بالقتال مع عدم ممانعتهم من نشر دين الله تعالى وإقامته ، وقتل من لايقاتل منهم، فهو من الاعتداء الذي حرمه الله ورسوله، قال شيخ الإسلام ابن تيمية (۱) رحمه الله تعالى: (وذلك أن الله تعالى أباح من قتل النفوس ما يحتاج إليه في صلاح الخلق كما قال تعالى: ﴿وَالْفِنْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْفَوْسِ مَا يُحتاج إليه في صلاح الخلق كما قال تعالى: ﴿وَالْفِنْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْفَوْسِ مَا يُحتاج إليه منه منه منه شرونساد ، ففي فتنة الكفار من الشروالفساد ما هو أكبر منه ، فمن لم وفساد ، ففي فتنة الكفار من الله لم تكن مضرة كفره إلا على نفسه).



 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۲۸/ ۳۵۵).

#### الوقفة السادسة

أن قتال الكافرين وطلبهم وجهادهم \_ في حالة ممانعتهم نشر دين الله \_ مشروط بقدرة المسلمين على مقاتلتهم ، وإمكانهم لجهادهم ، وإلا فلا.

ولهذا فإن الله تعالى حينها أمر نبيه بقتال الكفار كلهم لم يأمره إلا بعدما استقر له الأمر ، وقواه على أعدائه ، ففتح له مكة ، وانقطع قتال قريش ملوك العرب ، ووفدت إليه وفود العرب بالإسلام ، أما إبان ضعف المسلمين وعدم قدرتهم على مواجهة أعدائهم ، فإنه أمرهم بالصبر والكف ، وهذا يظهر في الوقفة التالية.



#### الوقفة السابعة

أنه يجوز للمسلمين حال ضعفهم أن يسالموا من يسالمهم ، فلا يقاتلوا إلا من يقاتلهم ، وأن يعملوا بآية الكف والصبر ، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية (۱) رحمه الله : (فمن كان من المؤمنين بأرض هو فيها مستضعف ، أو في وقت هو فيه مستضعف ، فليعمل بآية الصبر والصفح عمن يؤذي الله ورسوله من الذين اوتوا الكتاب والمشركين .

وأما أهل القوة: فإنها يعملون بآية قتال أئمة الكفر الذين يطعنون في الدين ، وبآية قتال الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون ).

وقال \_ أيضاً \_ قولاً أصرح من هذا(٢) : (فحيث ما كان للمنافق

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول (٢/٤١٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/ ٦٨٣).

ظهور يخاف من إقامة الحد عليه فتنة أكبر من بقائه عملنا بآية : ﴿ وَدَعْ أَذَ لَهُمْ ﴾ ، كما أنه حيث عجزنا عن جهاد الكفار عملنا بآية الكف عنهم والصفح، وحيث ما حصل القوة والعز خوطبنا بقوله: ﴿ جَهِدِ ٱلْكُفَارُ وَٱلْمُنَافِقِينَ ﴾ ).

قال مفتي الديار السعودية سهاحة الشيخ عبدالعزيز بن باز (۱) رحمه الله تعالى ، لمّا ذكر الطور الثاني من الأطوار التي مرّ بها الجهاد في الإسلام ، قال : (وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن الطور الثاني، وهو : القتال لمن قاتل المسلمين ، والكف عمن كف عنهم قد نسخ؛ لأنه كان في حال ضعف المسلمين فلها قواهم الله وكثر عددهم وعدتهم أمروا بقتال من قاتلهم ومن لم يقاتلهم ، حتى يكون الدين كله لله وحده أو يؤدوا الجزية إن كانوا من أهلها .

وذهب آخرون من أهل العلم إلى أن الطور الثاني لم ينسخ؛ بل

<sup>(</sup>١) فضل الجهاد والمجاهدين ص ( ).

هو باق يعمل به عند الحاجة إليه.

فإذا قوى المسلمون ، واستطاعوا بدء عدوهم بالقتال وجهاده في سبيل الله فعلوا ذلك، عملاً بآية التوبة وما جاء في معناها ، أما إذا لم يستطيعوا ذلك ، فإنهم يقاتلون من قاتلهم واعتدى عليهم ، ويكفون عمن كف عنهم ، عملاً بآية النساء وما ورد في معناها ، وهذا القول أصح وأولى من القول بالنسخ وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله) .

قلت: وهذا من باب المصالح والمفاسد، وهو من أهم الأبواب المسرعية والطرق المرعية، وحينها جهل كثير من أبناء المسلمين المتحمسين للجهاد هذا الباب، أدخلوا على أنفسهم وأمتهم الويلات والحسرات.

فهاهي دولة من دول الإسلام الفتية (أفغانستان) أسقطت !! وهاهم آلاف من المسلمين في أفغانستان قد قُتِّلوا وقُطِّعوا وشُرِّدوا !! وهاهم المسلمون في العراق ماذا حصل لهم ؟!!

وهاهي حركات المقاومة والمناضلة في فلسطين ولبنان ماذا سيحصل لها؟!!

وهاهي الأعمال الخيرية في العالم الإسلامي أحجمت!! وهاهم المسلمون يعيشون وضعاً ليس كسابق عهدهم!! وهاهو الإسلام المتهم البرئ .. أصبح إرهاباً يجب القضاء عليه!!

## الوقفة الثامنة

أن قتل الكافر لايجوز في حالتين:

الحالة الأولى: كونه معاهداً أو مستأمناً ، والأحاديث في هذا كثيرة مستفيضة .

وقال أيضاً (٢): (فعلم أن شرط القتال كون المقاتل مقاتلاً).

<sup>(</sup>۱) الصارم المسلول (۲/۲۰۲).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ٥١٣).

وقال أيضاً (١٠): (الكافر الأصلى الذي ليس هو من أهل القتال فإنه لايقتل عند أكثر العلماء كأبي حنيفة ،ومالك ، وأحمد).

وقال أيضاً (٢): ( والكافر الأصلى. لا يقتل منهم إلا من كان من أهل القتال عند جمهور العلماء ،كما دلت عليه السنة).

ولقد فصَّل شيخ الإسلام هذه المسألة في رسالتنا هذه المختصرة تفصيلاً دقيقاً ، وبين أن قتل الكافر لمجرد كفره لايجوز ، واستدل على ذلك بالكتاب والسنة والاعتبار ، وبين أن هذا هو مذهب جمهور أهل العلم كأبي حنيفة ، ومالك ، وأحمد .



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/ ۳۵٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢٨/ ٤١٤).

#### الوقفة التاسعة

أن الكفار إذا نزلوا في أي بلد من بلاد المسلمين ، فإن جهادهم ومقاتلتهم فرض عين على أهل ذلك البلد الذي نزلوا فيه ـ ليس فقط من الناحية الشرعية بل حتى من الناحية القانونية الدولية فيجب عليهم أن يقاوموهم، ويقاتلوهم، وينزلوا بهم أشد العذاب مااستطاعوا إلى ذلك سبيلاً ، خصوصاً إذا استوطنوا ديارهم ، وأكلوا خيراتهم ، وسلبوا أراضيهم وثرواتهم ، كما هو الحال في أرض فلسطين ، والعراق ، وغيرهما .

قال شيخ الإسلام (۱): (وأما قتال الدفع فهو أشد أنواع دفع الصائل عن الحرمة والدين فواجب إجماعاً، فالعدو الصائل الذي يفسد الدين والدنيا لا شيء أوجب بعد الإيهان من دفعه ، فلا يشترط له شرط ؛ بل يدفع بحسب الإمكان ، وقد نص على ذلك

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى (۲۰۸/٤).

العلماء أصحابنا وغيرهم، فيجب التفريق بين دفع الصائل الظالم الكافر ، وبين طلبه في بلاده، والجهاد: منه ما هو باليد، ومنه ما هو بالقلب ، والدعوة ،والحجة ، واللسان ، والرأي ، والتدبير ، والصناعة ، فيجب بغاية ما يمكنه).

وقال ابن القيم - رحمه الله - (۱): (قتال الدفع أوسع من قتال الطلب وأعم وجوباً ؛ ولهذا يتعين على كل أحد... وهذا كجهاد المسلمين يوم أحد والخندق ، ولا يشترط في هذا النوع من الجهاد أن يكون العدو ضعفي المسلمين فها دون ، فإنهم كانوا يوم أحد والخندق أضعاف المسلمين ، فكان الجهاد واجباً عليهم ؛ لأنه حينئذ جهاد ضرورة ودفع لا جهاد اختيار).

قلت : وكلامهما فرضه ومحله إذا رأى إمام المسلمين المصلحة المترجحة في إقامة الجهاد ، أما إذا رأى إمام المسلمين أن المفسدة في

<sup>(</sup>١) الفروسية ص (١٨٨).

ذلك أعظم من المصلحة المترتبة على جهاد الدفع فالرأي مايراه ولي أمر المسلمين ، أما في هذا الزمن ، الذي أصبحت فيه الدولة الإسلامية مقسمة إلى دويلات مختلفة في تشريعاتها ، وسياساتها ، ونظمها ، وحدودها ، فإنه من الخطأ أن يؤخذ كلامهما أو كلام غيرهما من أهل العلم ليطبقه على واقعنا المعاصر ، فيقول : إن هذا فرض عين على كل المسلمين ، ممن هم خارج حدود هذا البلد المحتل .

نعم الواجب نصرتهم بالمال والنفس، وإذا رأى ولي أمرنا القائم بشرع الله المطهر، منع ذلك أو بعضه لمصلحة راجحة للإسلام والمسلمين، ودفع مفسدة متحققة، فلا تسوغ مخالفته، كيف والمفسدة ظاهرة واضحة وضوح الشمس في رابعة النهار!!

ثم كم رأينا وسمعنا في هذا الزمن عن بعض شبابنا ممن كانوا على التوحيد والسنة ، حينها عادوا من بعض البلاد التي اجتاحتها قوى الكفر ، عادوا بأفكار دخيلة ، وعقائد فاسدة ، كفَّروا فيها ولاتنا ، وعلماءنا ، ووصموهم بأنهم عملاء مأجورون ، واتهموهم بالنفاق .

ألا فليحرص شبابنا على بلادهم بلاد المسلمين « المملكة العربية السعودية »، ومهوى أفئدة الناس أجمعين ، مهبط الوحي ، ومتنزل القرآن ، ومنبع الإسلام ، ومأرز الإيهان ، وألا يغتروا بالشعارات المزيفة ، والعبارات البراقة المزوقة ، وليكونوا خلف علمائهم وولاتهم صفاً واحداً ، ولا يكونوا : ﴿مِنْ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً كُلُّ حِزْبِ بِهَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ » .

### الوقفة العاشرة

أن مهادنة الكفار عند عجز المسلمين عن مقاتلتهم جائزة شرعاً بل إنها تجوز ولو كان فيها ضيم على المسلمين، كما سيأتي .

والهدنة تجوز مع الكفار مطلقة ومؤقتة عند عجز المسلمين عن مواجهتهم وقتالهم ، أو بحسب مايراه ولي الأمر من مصلحة راجحة للإسلام والمسلمين.

قال شيخ الإسلام (١) رحمه الله: (وإنها تجوز مهادنة الكافر وأمانه عند العجز ، أو المصلحة المرجوة لذلك).

قال ابن القيم (٢) رحمه الله: (مصالحة المشركين ببعض ما فيه ضيم على المسلمين جائزة للمصلحة الراجحة ودفع ما هو شر منه، ففيه دفع أعلى المفسدتين باحتمال أدناهما).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٢/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد (٢/ ١١٥).

وقال أيضاً(١): (جواز صلح أهل الحرب على وضع القتال عشر سنين ، وهل يجوز فوق ذلك؟

الصواب: أنه يجوز للحاجة والمصلحة الراجحة، كما إذا كان بالمسلمين ضعف وعدوهم أقوى منهم ، وفي العقد لما زاد عن العشر مصلحة للإسلام).

وقال أيضاً (٢): (يجوز عقدها ـ أي الهدنة ـ مطلقة ومؤقتة ... على أي صفة كانت فيها المصلحة، والمصلحة قد تكون في هذا ... فإنه إذا عقد عقداً إلى مدة طويلة ،فقد تكون مصلحة المسلمين في محاربتهم قبل تلك المدة، فكيف إذا كان ذلك قد دلَّ عليه الكتاب والسنة، وعامة عهود النبي مع المشركين كانت كذلك مطلقة غير مؤقتة جائزة غير لازمة).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣/ ٤٢١).

<sup>(</sup>۲) أحكام أهل الذمة (٢/ ٨٧٦).

#### 🗖 أسباب دراسة هذه الرسالة المختصرة :

لقد دفعني إلى دراسة هذه الرسالة، وتحقيق القول فيها عدة أسباب، أوجزها فيها يلى:

- ا. وجود خلط كبير عند كثير من شباب الأمة في مسائل الجهاد، حتى أدخلوا فيه ماليس فيه ، ومن ذلك قتل من ليس من أهل المقاتلة والمهانعة ، وعدم مراعاتهم لجانب المصلحة والمفسدة ، فخالفوا الكتاب والسنة وماكان عليه جمهور هذه الأمة ، وضيقوا على المسلمين ، فإنّا لله وإنا إليه راجعون .
- ٢. توضيح المنهج الوسطي المعتدل لشيخ الإسلام ابن تيمية في عموم المسائل، والتي من أهمها: قتل ومقاتلة الكفار، وأن هذا المنهج الوسطي في مقاتلة الكفار هو المنهج الذي انتهجه شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب في تأسيس دعوته وجهاده، وعليه شيدت هذه الدولة المباركة، الدولة السعودية حرسها الله بالإسلام ، بل في هذه الرسالة المختصرة أبلغ رد على من بالإسلام ، بل في هذه الرسالة المختصرة أبلغ رد على من

- وصف دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ، أو دعوة شيخ الإسلام ابن تيمية، أو وصف هذه الدولة بالدعوة إلى الإرهاب والعنف.
  - ٣. بيان أن مجرد كفر الكافر ليس مبيحاً لقتله .
- ٤. بيان أنه لايقاتل من الكفار إلا من كان مقاتلاً بيده أو لسانه ،
   أما من كان ليس كذلك فلا يقاتل ولايقتل .
- ه. بيان أن الحكمة في الجهاد الطلبي كان بسبب ممانعة الكفار لنشر دين الله تعالى ، فمتى لم يمنعونا من نشر الدين ، وإقامة شرع الله لم يجز قتالهم .
- ٦. بيان أن الجهاد الطلبي مشروط بقدرة المسلمين على مقاتلتهم ،
   وإمكانهم لجهادهم ، وإلا فلا .
- ٧. بيان أنه يجوز للمسلمين حال ضعفهم أن يسالموا من يسالمهم ،
   ولايقاتلوا إلا من يقاتلهم ، وأن يعملوا بآية الكف والصبر ، كما
   قاله شيخ الإسلام ابن تيمية ، وكما رجحه مفتي الديار السعودية

- سهاحة الشيخ ابن باز رحمه الله.
- ٨. أن مقاتلة الكفار وحرابهم ومهادنتهم يجب أن تقدر فيها المصلحة والمفسدة.
- ٩. التثبت والتحقق من صحة أصل هذه الرسالة المختصرة لشيخ الإسلام ابن تيمية .
- ١٠. توضيح المقصد الذي أراد شيخ الإسلام بيانه من خلال هذه الرسالة المختصرة.



# 🗖 تحقيق نسبة أصل الرسالة المختصرة لشيخ الإسلام ابن تيمية:

قبل أن أخوض في مسألة تحقيق صحة الرسالة المختصرة من عدمها، فإن أساسيات البحث العلمي، تفرض علينا سؤالاً نصه: هل لشيخ الإسلام تصنيف أو مؤلف حول هذا الموضوع حتى يُختصر، أم لا؟ وهل أشار شيخ الإسلام إلى هذا البحث، أو أحال إليه في بعض مصنفاته ؟

نقول: من خلال التتبع والاستقراء نستطيع الجزم بأن لشيخ الإسلام بحثاً حول هذا الموضوع، يوضح ذلك أمور:

إ. ماصرح به شيخ الإسلام ابن تيمية نفسه ؛ إذ أخبر أن له تصنيفاً في هذا الباب \_ أعني قتال الكفار \_ بل وذكر فيه رأيه الذي رآه في الرسالة المختصرة ، إذ قال(١) : ( الكفار إنها يقاتلون بشرط الحراب، كها ذهب اليه جمهور العلهاء، وكها دل عليه الكتاب

<sup>(</sup>۱) النبوات ص (۱٤٠).

والسنة، كما هو مبسوط في موضعه).

- ماذكره تلميذه ابن عبدالهادي في مصنفه الذي خصصه لترجمة شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية ، بأن له مصنفاً في قتال النصارى والمحاربين ، فإنه قال وهو يعدد مصنفات شيخه (۱): (وفي قتال أهل البيعات من النصارى ونصارى ملطية، وقتال الأحلاف ، والمحاربين نحو مجلد )، فهذا النص من ابن عبدالهادي دليل واضح على أن لابن تيمية مصنف في هذا الباب .
- ٣. أن شيخ الإسلام تكلم في ثنايا بعض كتبه عن الجزية، ثم ذكر أنه بسط هذا الكلام في مكان آخر ، فإنه قال(٢) : (ولكن تنازعوا في الجزية هل تؤخذ من غير أهل الكتاب ، وهذا مبسوط في موضعه ) ، والحقيقة أن شيخ الإسلام لم يفصل

<sup>(</sup>١) العقود الدرية ص (٧٤).

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح (٣/ ١٢٠).

القول في هذه المسألة كما فصلها في الرسالة المختصرة المنقولة عن أصل مؤلَّفه رحمه الله تعالى .



□ تحقيق صحة الرسالة المختصرة ، وأنها منقولة عن أصل شيخ الإسلام ابن تيمية في قتال الكفار :

إذا علمنا وتيقنا أن لشيخ الإسلام ابن تيمية مصنف في هذا الباب، فهل هذه الرسالة المختصرة منقولة عن أصل شيخ الإسلام ابن تيمية في قتال الكفار؟

أقول :عندما بدأت العمل على دراسة هذا المختصر من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية وتحقيقه ، حاولت قدر الإمكان توثيق كل جملة أو عبارة وردت في هذا المختصر من كلام ابن تيمية نفسه في مصنفاته الأخرى؛ لأرى مدى التطابق بينها وبين وجهة نظر الشيخ الأخرى في مصنفاته الأخرى ، ووجدت بعد التتبع والاستقراء أن هذه الرسالة المختصرة مطابقة تماماً لرأي شيخ الإسلام في مصنفاته الأخرى، مما يعني : أنها مقتبسة تماماً من أصل كتاب شيخ الإسلام في هذا الموضوع.

ومما يعني أيضاً: أن المُخْتَصِرَ قد التزم الدقة والأمانة في نقل

مانقله دون تحريف، وهذه النقول تجد أنها فعلاً من كلام شيخ الإسلام في مصنفاته الأخرى ، ويستطيع القارئ الكريم ملاحظة ذلك من خلال مايراه من تعليقات علقتها في هامش تحقيق هذه الرسالة المختصرة.

ويمكن إثبات مايدل على أن هذه الرسالة المختصرة منقولة عن أصل شيخ الإسلام في قتال الكفار مايلى:

ا. ماكتب على طرة المخطوطة مانصه: (هذه رسالة ملخصة منقولة من قاعدة لشيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن تيمية في قتال الكفار ، هل سببه المقاتلة أو الكفر ).

ماقام به المختصر لأصل الكتاب من التزام عدم تداخل كلام شيخ الإسلام بعضه مع بعض ؛ ولذلك نجد أنه عندما ينتقل من مكان إلى مكان آخر يقول : (إلى أن قال ..) أو يقول : (ثم ذكر...) .

٣. أن كل من له اطلاع واهتمام بكتب شيخ الإسلام ابن تيمية يجزم

تماماً أن هذه الرسالة المختصرة هي منقولة من كلام شيخ الإسلام ، وذلك أن نَفَسَه واستطراده في هذه المواضع التي نقلها عنه المختصر ، توافق نَفَسَه واستطراداته في باقي مصنفاته الأخرى .

- 3. أن الشيخ سليان الصنيع \_ رحمه الله \_ يعد من أعلم الناس بمؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية ؛ ولهذا لم يتردد في بعد أن قرأها في نسبتها إلى شيخ الإسلام ؛ بل ونسخها ؛ بل وذكر على طرتها إحالة تدلل على أن هذه النسخة مختصرة عن أصل شيخ الإسلام رحمه الله .
- ٥. ماوجد في ثنايا هذا المختصر من إحالات ذكر شيخ الإسلام رحمه الله \_ أنه فصل القول فيها في مواضع أخرى من مصنفاته ،
   ومن ذلك : مانقله المختصر عن الشيخ قوله : (وقد بينا \_ في غير هذا الموضع \_ أن دين المرء يعتبر بنفسه لا بأجداده) . وصدق شيخ الإسلام رحمه الله ، فإنه قد أفاض الحديث عن هذه المسألة

كما في مجموع الفتاوى (٣٥/ ٢٢٣) ، وأيضاً كما في الفتاوى الكبرى (١٩/٤) ، ومن ذلك أيضاً : مانقله المختصر عن الشيخ قوله : (وقد بسط ما يناسب هذا في «الصارم المسلول على شاتم الرسول» ، وهذا موجود في الصارم انظر (٣/ ٦٩٦ ،

7. توافق كلام ورأي شيخ الإسلام المذكور في هذه الرسالة المختصرة مع كلامه وآرائه الأخرى في مصنفاته ، سواء في : أن المقاتلة للكفار إنها هي بسبب الحراب لا الكفر ، وأن الكفر وحده ليس موجباً للقتل ، وأنه لايقتل سوى المقاتل ، وأنه يجوز مهادنة الكفار هدنة مطلقة ومؤقتة ، وأن الجزية تؤخذ من عموم الكفار كتابيهم ووثنيهم، وكل هذا موثق في مواضعه من هذه الرسالة المختصرة ، وسأورد بعضاً من الأمثلة على ذلك :

\* المثال الأول: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة: (قتال الكفارهل هو سبب المقاتلة، أو مجرد الكفر؟ وفي ذلك قولان مشهوران للعلماء، الأول: قول الجمهور، كمالك، وأحمد بن حنبل، وأبي حنيفة وغيرهم. الثاني: قول الشافعي، وربما علل به بعض أصحاب أحمد).

وبنحو هذا قاله في النبوات (ص ١٤٠): (الكفار إنها يقاتلون بشرط الحراب، كها ذهب اليه جمهور العلماء، وكما دل عليه الكتاب والسنة، كها هو مبسوط في موضعه).

وقال أيضاً في الفتاوى (٢٠/ ١٠١-١٠١): (فأبو حنيفة رأى أن الكفر مطلقا إنها يقاتل صاحبه لمحاربته، فمن لا حراب فيه لا يقاتل؛ ولهذا يأخذ الجزية من غير أهل الكتاب العرب وإن كانوا وثنيين، وقد وافقه على ذلك مالك وأحمد في أحد قوليه، ومع هذا يجوز القتل تعزيراً، و سيأتي في مواضع، وأما الشافعي فعنده نفس الكفر هو المبيح للدم إلا أن النساء والصبيان تركوا لكونهم مالاً للمسلمين، فيقتل المرتد لوجود الكفر وامتناع سببها عنده من الكفر بلا منفعة، وأما أحمد فالمبيح عنده أنواع، أما الكافر الأصلي

فالمبيح عنده هو وجود الضرر منه، أو عدم النفع فيه، أما الأول فالمحاربة بيد أو لسان ،فلا يقتل من لا محاربة فيه بحال من النساء والصبيان والرهبان والعميان والزمنى ونحوهم ، كما هو مذهب الجمهور).

وقال أيضاً كما في الفتاوى (٨/ ٥٣٤) ، والفتاوى الكبرى (٤/ ٣٤٧): (أن المرتد يقتل وإن كان عاجزاً عن القتال بخلاف الكافر الأصلى الذى ليس هو من أهل القتال، فإنه لايقتل عند أكثر العلماء كأبى حنيفة ومالك وأحمد).

وقال أيضاً كما في الفتاوى (٢٨/ ٢٥٩ - ٦٦٠): (الرهبان .. تنازع العلماء في قتلهم كتنازعهم في قتل من لا يضر المسلمين لابيده ولا لسانه، كالأعمى والزمن والشيخ الكبير ، ونحوه كالنساء والصبيان، فالجمهور يقولون: لا يقتل إلا من كان من المعاونين لهم على القتال في الجملة ، وإلا كان كالنساء والصبيان ،ومنهم من يقول: بل مجرد الكفر هو المبيح للقتل ،وإنها استثنى النساء

والصبيان ؛ لأنهم أموال ).

\* المثال الثاني: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة: (وكما يجب قتل كل من بدل دينه ؛ لكونه بدله ، وإن لم يكن من أهل القتال ، كالرهبان ، وهذا لا نزاع فيه) ، وبنحو ذلك قاله كما في الفتاوى (٢٠/ ٢٠٠): (المرتد يقتل بالاتفاق وإن لم يكن من أهل القتال إذا كان أعمى أو زمناً أو راهباً).

\* المثال الثالث: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة: (فقوله: (وقاتلوا...) تعليق للحكم بكونهم يقاتلوننا، فدل على أن هذا علة الأمر بالقتال، ثم قال: (ولاتعتدوا) والعدوان: مجاوزة الحد، فدل على أن قتال من لم يقاتلنا عدوان).

 السياسة الشرعية ص(١٠٤): (لأن القتال هو لمن يقاتلنا إذا أردنا إظهار دين الله كما قال الله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهُ تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهُ تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اله

\* المثال الرابع: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة: (والفتنة:أن يفتن المسلم عن دينه ، كما كان المشركون يفتنون من أسلم عن دينه).

ومثل ذلك قاله كها في الصارم المسلول (٢/ ٥١٥ ـ ٥١٥): (وذلك لأن المقصود بالقتال أن تكون كلمة الله هي العليا، وأن يكون الدين كله لله، وأن لا تكون فتنة ، أي: لا يكون أحد يفتن أحداً عن دين الله).

\* المثال الرابع: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة: (ولم يقل: وقاتلوهم حتى يسلموا).

ومثل ذلك قاله كما في منهاج السنة النبوية (٨/ ٥٠٩ ـ٥١٠)

: (وهؤلاء وجد فيهم أحد الأمرين القتال أو الإسلام ،وهو سبحانه لم يقل: تقاتلونهم أو يسلمون إلى أن يسلموا، ولا قال :قاتلوهم حتى يسلموا؛ بل وصفهم بأنهم يقاتلون أو يسلمون ،ثم إذا قوتلوا فإنهم يقاتلون كها أمر الله حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون).

وقال أيضاً في الموضع السابق (٨/٥١٥) : (وقوله تعالى هُوْفَادَا انسَلَخَ الْأَشُهُرُ الْمُرُمُ فَاقَنْلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَقْعُدُوالَهُمْ كُلَّمُ صَدِّبِ وقال : ﴿ فَإِن تَابُوا ﴾ ولم يقل وأحصرُوهُمْ وَاقْعُدُوالَهُمْ كُلَّمَ صَدِّبِ وقال : ﴿ فَإِن تَابُوا ﴾ ولم يقل وقال على وق

وقال أيضاً في الصفدية (٢/ ٣٢١): (وكانوا قد دعوا عام الحديبية إلى قتال من يقاتل أو يعاهد ،وبعد ذلك يدعون إلى قتال من يقاتلون أو يسلمون ،ولم يقل: أو يسلموا ، فإنه كان يكون المعنى حتى يسلموا وقتالهم لا يجب إلى هذه الغاية).

\* المثال الخامس: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة:

(ويدل على ذلك: أنا إذا قاتلنا أهل الكتاب، فإنا نقاتلهم حتى لا تكون فتنة، ويكون الدين كله لله، وهذا المقصود يحصل إذا أدوا الجزية عن يد وكانوا صاغرين).

وبنحو ذلك قاله كما في الصفدية (٢/ ٣٢١): (إذا أعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون فقد قوتلوا القتال المأمور به).

\* المثال السادس: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة: (المعنى: إني لم أؤمر بالقتال إلا إلى هذه الغاية، ليس المراد: أني أمرت أن أقاتل كل أحد إلى هذه الغاية).

وبنحو ذلك في الصفدية (٢/ ٣٢١) قال : (وقتالهم لا يجب إلى هذه الغاية بل إذا أعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون فقد قوتلوا القتال المأمور به ).

\* المثال السابع: قال شيخ الإسلام في الرسالة المختصرة: (بل كانت سيرته أن من سالمه لم يقاتله).

وبنحو ذلك قاله تلميذه ابن القيم في هداية الحياري (١/ ١٢)

: (ومن تأمل سيرة النبي عَلَيْ تبين له أنه لم يكره أحداً على دينه قط، وأنه إنها قاتل من قاتله ،وأما من هادنه فلم يقاتله ما دام مقيهاً على هدنته، لم ينقض عهده ؛ بل أمره الله تعالى أن يفي لهم بعهدهم ما استقاموا له، كما قال تعالى: ﴿ فَمَا ٱسْتَقَامُواْ لَكُمْ فَٱسْتَقِيمُواْ لَمُمَّ الْسَمَوا لَمُمَّ ا ولما قدم المدينة صالح اليهود وأقرهم على دينهم ، فلم حاربوه ونقضوا عهده وبدؤوه بالقتال قاتلهم ، فمنّ على بعضهم ، وأجلى بعضهم ، وقتل بعضهم، وكذلك لما هادن قريشاً عشر سنين لم يبدءهم بقتال حتى بدؤوا هم بقتاله ونقضوا عهده ، فعند ذلك غزاهم في ديارهم، وكانوا هم يغزونه قبل ذلك ،كما قصدوه يوم أحد ،ويوم الخندق، ويوم بدر أيضاً هم جاؤوا لقتاله، ولو انصرفوا عنه لم يقاتلهم، والمقصود: أنه ﷺ لم يكره أحداً على الدخول في دينه البتة، وإنها دخل الناس في دينه اختياراً وطوعاً).

والأمثلة في هذا كثيرة جداً ، وبتصفح القارئ الكريم للكتاب سيجد أضعاف أضعاف ماذكرته هنا .

## 🗖 مراد شيخ الإسلام في هذه الرسالة المختصرة :

هذه المسألة من أهم المسائل التي يجب علينا معرفتها والتأمل فيها ؛ إذ بمعرفتها نحل إشكالاً وقع فيه من وقع بسبب خطأ فهمه لمراد الشيخ منها:

\* فجملة من أهل العلم أثبتوها \_ وهو الصحيح \_ لكنهم لم يفهموا المراد منها ؛ لذا فسروها تفسيراً يخالف مراد شيخ الإسلام وأهل العلم منها .

\* وجملة أخرى من أهل العلم نفوها ، واختلفوا في ذلك واضطربوا:

فبعضهم: نفاها جملة وتفصيلاً ، بل وألَّف في هذا رداً وتكلف فيه عنا وعنه أيها تكلف.

وبعضهم الآخر: نفي بعضها، وأثبت بعضها الآخر(١).

وعلاج هذا الإشكال ـ من خلال منظور البحث العلمي ـ إنها يكون بالاستقراء والتتبع لما كتبه الشيخ في مصنفاته؛ ليتضح بجلاء مراده من هذا الفصل المنقول عنه في قتال الكفار ؛ خصوصاً أن الموجود إنها هو المختصر من تأليفه شيخ الإسلام لا الأصل.

لذا استطيع بعد تتبعي واستقرائي لكلام شيخ الإسلام حول هذه المسألة من كتبه المطبوعة ، القول باختصار : إن شيخ الإسلام أراد في هذا الموضع المنقول عنه بيان :

١. أننا إذا قاتلنا الكفار من أهل الكتاب والمجوس والمشركين، فلا

<sup>(</sup>۱) وقد قام بعض الأخوة الأفاضل ـ جزاه الله خيراً ـ بجمع أقوال العلماء حول هذه الرسالة المختصرة ، ووضعها على الشبكة العنكبوتية ، و هو جهد مميز يشكر عليه الباحث ، إلا أنه حفظه الله لم يعتن بتحرير المسألة ، و كذلك تحرير نسبة الرساله إلى شيخ الإسلام رحمه الله ، ودراستها دراسة علمية منهجية مقارنة .

- نقتل سوى من يقاتلنا .
- اننا لا نقتلهم بمجرد كفرهم ، فلا نقتل من ليس مقاتلاً من النساء والصبيان والشيوخ والرهبان والزمنى والمجانين وأهل الصوامع والأجراء والحراث ونحوهم ممن لم ينصب لنا الحرب.
   أن الكفار من المشركين وعبدة الأوثان إذا تركوا المسلمين ،ولم
- ٣. ان الكفار من المشركين وعبدة الاوتان إدا تركوا المسلمين ، ولم
   يحاربوهم ، ورضوا بإعطائهم الجزية عن يد وهم صاغرون ،
   فلا داعى لقتلهم وقتالهم.
- ٤. أن المشركين من عبدة الأوثان حكمهم في القتال كحكم أهل الكتاب، فإذا منعوا إقامة دين الله ونشره في بلادهم، أو امتنعوا من أداء الجزية للمسلمين قوتلوا، فشيخ الإسلام هنا يؤيد ماذهب إليه الجمهور من جواز أخذ الجزية من المشركين، وأنها ليست مخصوصة بأهل الكتاب ومن له شبهة كتاب كالمجوس.

 الأولى: أن شيخ الإسلام في هذه الرسالة لايرى جهاد الطلب، بينما في كتبه ومصنفاته الأخرى قد صرح في ثناياها بجهاد الطلب.

الثانية: أن شيخ الإسلام في هذه الرسالة يرى أن مقاتلة الكفار إنها هي بسبب المقاتلة لا بسبب الكفر، بينها في كتبه ومصنفاته الأخرى خلاف ذلك.

## أما المقدمة الأولى:

فإن السبب في إيرادها \_ في نظري \_ أمران :

الأمر الأول: أن هذه الرسالة جاءت مختصرة مقتضبة ؛ ولأجل هذا الإختصار تضاربت الفهوم في تحديد المراد منها ، فمن لايرى جهاد الطلب \_ وهو رأي محدث \_ طار بها فرحاً ، وظن أن شيخ الإسلام لايرى جهاد الطلب.

ومن يرى جهاد الطلب \_ وهو رأي المتقدمين والمتأخرين من علماء المسلمين \_ سارع بنفي هذه الرسالة المختصرة أو جزءاً منها ؟ لأنها تخالف ماهو مذكور في كتب شيخ الإسلام الأخرى ، وتخالف

ماهو مستقر عند أهل العلم والفهم.

والحق أن شيخ الإسلام لاينفي مقاتلة الكفار ابتداءً أو طلبهم ، بل إنه لم يتعرض لهذا الأمر في الجزء المنقول عنه بشكل صريح ، وإلا فابتداء الكفار \_ في حال قوة المسلمين \_ بالقتال عند ممانعتهم نشر الإسلام وإقامته ، أو يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون أمر قد حسمه القرآن والسنة ، وكان عليه عمل الأمة .

ولهذا قال شيخ الإسلام بعد أن تطرق إلى بعض ماتطرق إليه هنا.

قال(۱): (فلم نزلت آية الجزية لم يكن بد من القتال أو الإسلام والقتال إذا لم يسلموا حتى يعطوا الجزية، فصار هؤلاء إما مقاتلين

<sup>(</sup>۱) انظر : منهاج السنة (۸/ ۱۷ و وماقبلها ومابعدها ) ، وانظر نحو هذا أيضاً في مجموع الفتاوى (۱۹/ ۱۹ ومابعدها ) ، والصفدية (۲/ ۳۱۷ ومابعدها ) ينجلي عنك الإشكال ، ويتضح لك التفصيل في المقام .

وإما مسلمين ، ولم يقل تقاتلونهم أو يسلمون ، ولو كان كذلك لوجب قتالهم إلى أن يسلموا، وليس الأمر كذلك ؛ بل إذا أدوا الجزية لم يقاتلوا، ولكنهم مقاتلين أو مسلمين ،فإنهم لا يؤدون الجزية بغير القتال).

الأمر الثاني: ماورد في بعض المواضع من هذه الرسالة المختصرة مايفيد أن شيخ الإسلام يمنع ابتداء الكفار بالقتال: كاستدلاله بآية عدم الاعتداء ، وكقوله: (يسالم من يسالمه) ، وكقوله: (ولو كان الله أمره أن يقتل كل كافر لكان يبتدئهم بالقتل والقتال) إلى غير ذلك.

وهذا الإستدلال صحيح لايخالف فيه أحد؛ لكن مقصود شيخ الإسلام هنا كما ذكرناه آنفاً: أن الكفار إذا لم يحاربونا، ورضوا بإعطائنا الجزية عن يد وهم صاغرون، فلا داعي لقتلهم أولقتالهم،

وأن قتل من لم يقاتل منهم نوع من الاعتداء الذي حرمه الله تعالى .

قال ابن القيم (۱) رحمه الله: (وهذه كانت سيرة رسول الله في أهل الأرض كان يقاتل من حاربه إلى أن يدخل في دينه أو يهادنه أو يدخل تحت قهره بالجزية ، وبهذا كان يأمر سراياه وجيوشه إذا حاربوا أعداءهم ،كما تقدم من حديث بريدة.

فإذا ترك الكفار محاربة أهل الإسلام وسالموهم ، وبذلوا لهم الجزية عن يد وهم صاغرون كان في ذلك مصلحة لأهل الإسلام وللمشركين .

أما مصلحة أهل الإسلام: في يأخذونه من المال الذي يكون قوة للإسلام مع صغار الكفر وإذلاله، وذلك أنفع لهم من ترك الكفار بلا جزية.

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الذمة (١/١١٠).

وأما مصلحة أهل الشرك: فها في بقائهم من رجاء إسلامهم إذا شاهدوا أعلام الإسلام وبراهينه، أو بلغتهم أخباره، فلا بد أن يدخل في الإسلام بعضهم، وهذا أحب إلى الله من قتلهم)

وههنا أمر مهم ، هو: أن الاقتصار على المختصرات دون الرجوع إلى أصول المؤلف الأخرى التي كتبها يعد من الخطأ العلمي الواجب على الباحثين اجتنابه.

## أما المقدمة الثانية:

التي ذكرها بعض المشككين في الرسالة ، وعلل بها عدم صحة هذه الرسالة المختصرة ، فإنه بالاستقراء والتتبع تبين لنا خلاف ماذكروه ؛ بل إن شيخ الإسلام يرى حقيقة أن الكافر لايقتل بمجرد كفره ، وقد صرح بهذا في عدة مواضع من كتبه ، ومن ذلك:

\* قال رحمه الله في الصارم المسلول (٢/ ٢١٠): (واذا أمر بقتل هذه المرأة التي هجته، ولم يؤذن له في قتل قبيلتها الكافرين، علماً أن

السب موجب للقتل ،وإن كان هناك ما يمنع القتال لولا السب كالعهد والأنوثة ، ومنع قتل الكافر الممسك أو عدم إباحته ، وهذا وجه حسن دقيق ، فإن الأصل أن دم الآدمي معصوم لا يقتل إلا بالحق ، وليس القتل للكفر من الأمر الذي اتفقت عليه الشرائع ولا أوقات الشريعة الواحدة كالقتل قوداً ، فإنه مما لا تختلف فيه الشرائع ولا العقول).

\* وقال رحمه في الموضع السابق (٢/ ٢٦٦): (أن النبي أمَّن عام الفتح جميع المحاربين إلا ذوي جرائم مخصوصه ، وكان ممن أهدر دمه دون غيره \_ يعني : عبدالله بن خطل \_ ، فعلم أنه لم يقتل لمجرد الكفر والحراب).

\* وقال رحمه الله كما في الفتاوى (٢٠١/٢٠): ( فأبو حنيفة رأى أن الكفر مطلقاً إنها يقاتل صاحبه لمحاربته فمن لا حراب فيه لا يقاتل؛ ولهذا يأخذ الجزية من غير أهل الكتاب العرب وإن كانوا وثنيين ، وقد وافقه على ذلك مالك وأحمد في أحد قوليه .. وأما

الشافعي فعنده نفس الكفر هو المبيح للدم إلا أن النساء والصبيان تركوا ؛ لكونهم مالاً للمسلمين ).

\* وقال أيضاً في الفتاوى (٢٨/ ٦٦٠) : ( الجمهور يقولون : لا يقتل إلا من كان من المعاونين لهم على القتال في الجملة ، وإلا كان كالنساء والصبيان، ومنهم من يقول: بل مجرد الكفر هو المبيح للقتل وإنها استثنى النساء والصبيان؛ لأنهم أموال).

والأمثلة في هذا الكتاب كثيرة جداً .

#### 🖵 عنوان الرسالة المختصرة :

ورد عنوان الرسالة المختصرة على طرة النسخة الخطية هكذا (هذه رسالة ملخصة منقولة من قاعدة لشيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن تيمية في قتال الكفار ، هل سببه المقاتلة أو الكفر ) ، أما النسخة المطبوعة ، فقد كان عنوانها : ( قاعدة في قتال الكفار هل هو لأجل كفرهم أو دفاعاً عن الإسلام )

ويبدولي أن عنوان النسخة الخطية أقرب إلى مراد المؤلف، من العنوان المذكور على المطبوعة، وعنوان النسخة الخطية جاء ليكون متوافقاً مع مضمون الرسالة المختصرة؛ وقد رأيت أن يكون عنوانها : بـ: (قاعدة مختصرة في حكم قتال الكفار ومهادنتهم وتحريم قتلهم لمجرد كفرهم) ليكون أكثر تطابقاً مع المضمون.

#### □ النسخ الخطية للرسالة المختصرة (١):

توفر لي عند الشروع في تحقيق هذه الرسالة المختصرة، نسختان: الأولى: خطية ، محفوظة في المكتبة المركزية بجامعة الملك سعود بالرياض تحت رقم (١٦٨٤).

وعدد أوراقها : (۱۸) ورقة .

ناسخها: الشيخ / سليمان الصنيع (ت ١٣٦٥هـ) ومسطرتها: (١٧) سطراً.

وهي نسخة حسنة، منقولة من نسخة بخط محمد السليهان العبدالعزيز البسام في ١٣٦٣ هـ، وقوبلت على الأصل.

<sup>(</sup>۱) لايفوتني بهذه المناسبة أن أتقدم بالشكر الجزيل لأخي الأستاذ الفاضل النبيل/راشد بن محمد العساكر ، الذي زودني بنسخة مطبوعة من الرسالة المختصرة ، وبهالديه من معلومات نفيسة عنها ، فجزاه الله خبراً .

الثانية: مطبوعة ضمن مجموعة في مكتبة الازهر بالقاهرة كانت قد طبعت في عام ١٤٥٨هـ - ١٩٤٩م محفوظة برقم ١٤٥٠ مجاميع ٥٩٦١٤

وتقع هذه الرسالة المختصرة من ص (١١٦) إلى (١٤٦) ضمن المجموع الذي طبعه الشيخ محمد نصيف في مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة عام ١٣٦٨هــ ١٩٤٩م.

قابل هذه النسخة محمد عبد الرازق آل حمزة في ٢٦ ربيع الثاني عام ١٣٦٤ هـ على نسخة أخرى بخط مصطفى الفاروقي ، وطبعت بتحقيق / محمد حامد الفقي رحمه الله تعالى.



#### 🗖 منهجي في الدراسة :

لقد قمت بقراءة هذه الرسالة قراءة متأنية دقيقة ، بعد ذلك قمت بالتتبع والاستقراء لأغلب كتب شيخ الإسلام ابن تيمية لأقوم بالمقارنة بين ماأجده في هذه الرسالة المختصرة ، وبين ماأجده في مصنفاته الأخرى ، وقد شمل الاستقراء والتتبع أكثر من أربعين مصنفاً لشيخ الإسلام ابن تيمية .

كما قمت باستقراء لبعض كتب تلميذه ابن القيم ، مثل : زاد المعاد ، وأحكام أهل الذمة ، وهداية الحيارى ، ومقارنتها ببعض ماذكر في هذه الرسالة المختصرة، وذلك في حالة عدم وقوفي على كلام مقارب لشيخ الإسلام في هذه الرسالة ؛ إذ أن منهج ابن القيم ـ رحمه الله ـ ماهو في الحقيقة إلا صورة أخرى من منهج شيخ الإسلام ابن تيمية.



- 🗖 منهجي في التحقيق:
- اتخذت من النسخة الخطية أصلاً في إخراج هذه الرسالة ،
   فقمت بقراءتها قراءة فاحصة ، ثم قارنتها بالمطبوعة.
- ٢. اتبعت جميع مافي النسخة الخطية إلا مارأيته حرياً بالتصحيح ،
   فإن كانت الكلمة في النسخة ثابتة إلا أنها مصحفة ، أو أخطأ الناسخ في كتابتها قمت بتصحيحها .
  - ٣. كل ماكان بين معقوفتين هكذا [] فهو من إضافتي .
- ٤. خرجت الآيات في آخر الكتاب ، والأحاديث والآثار الواردة
   في مواضعها باختصار شديد خشية الإطالة .



## نماذج مصورة للنسخ النطية



مسالة ملخصة منقولة من قاعدة لشيخ الاسلام تق الدين احد البن عبد الحليم بن يتمية في قتال الكفاره لسببه المقاتلة أو يجرد الكفرة

قال شيخ الاسلام تقى الدين جمد بريمية فى الفنا وى المفرية فى كتاب الجهاد عن بي صلح حدث المالم المرتد يقتل وان كان عامزاً عن القتال بخلاف الاصلى الذي ليس هوم اهل القتال فانه لا يقتل عند اكترا لعلماء كابن حديدة ومالك واحمد اه و

صورة صفحة العنوان من النسخة الخطية

- بسمالله الرحن الرحيم فصل في فتال الكفارهل سينه المقاتكة اومحرد الكفر، وقي ذلك قولان مشهوران للعلماء والاول قول الجمهور كمالك واحدبن حبل وابي منيفة وغيرهم والناني قول الشافعي وربماعلل به بعض اصغاب أعد فن قال بالناني قال مقتضى الدليل قتل كل كا فرسواء كان رحلا أو امراة وسواء كان فادر على الفتال اوعاحن اعنه وسواء ساكمنا أوحارتنا لكن سرط العقوية بالقتل أن يكون بالغًا فالصبيان لايقتلون لذلك ، وأمَّا المتساء فمقتضى الدليل، فتلهن لكن لم يقتلن لأنهن بصرن سبا ا بنفس الاستيلاء عليهن فكم يقتلن لكونهن مالاللمسلمين كالانهام المساكن اذاملكت وعلى هذا القول يقتل الرهبان وغير الرهبان لوجود الكفروذلك ان الله على القتل لكونه مسركا نقوله ( فاقتلوا المشرين) فيعب قنالكل منسرك كاتحرم ذبيحته ومناكحته لمجرد الشرك وكايعب فيتل كلهن بدل دينه ككونه بدله وان لم يكن من اهل القتال كالرهبان وهذا لانزاع فيه وانما النزاع في المرأة المرتدة خاصة وقول الجيهو مرهوالذي يدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار فان الله سبعانه قال (وقائلوا في سببل الله الذين يقاتلونكم) الى قوله (واعلموا أن الله مع المتقين) فقوله الذين بفاتلونكم تعليق للحكم بكونهم بفاتلونا فدل على نهذا علي = الأمر القيال فم قال ولا تعدد واوالعدوان مجاوزة للحدفدل على الأ صورة الصفحة الأولى من النسخة الخطية

مع العهد والصغار إنما معهم الكفر فكيف يعاقب عليه ومن قال إنها اجرة قبل له فكان ينبغي الا تؤخد من النساء ومن قال إنها عصمة فا زرا تجب على من بجوز قتله فقد اطرد اصله فان الاسلام عاصم وللجزية والصغارعاصم اذ اكان لابد امامن عبادة الله وامامن نفع المؤمنين فالمؤمن عبد الله فقام بحقه وهذا لم يعبد الله فنفع المؤمنين بايتاء ما يجزيه عن نفسه فلهذ إ أفرولعل الله ان يهديه ويتوب عليه ولأن أهل الكتاب من الكتب المحتولات مايدل على نبوة محد صلى الله عليه وسلم فاقروا لهذا لمصالح وعقوبته معلى الكفر لم تزل بشئ من ذلك ولاز ال عله مرقبع ما ارتكبوه من الكفر والحيد وحده وصلى الله على من لانبي بعدة النه

بقلم الفقرالى كفوريه ومفقرته محرالليان العسرالفرز البسم كفرالدلم ولوالديه و لجيح المايم اس نع ٨ صفر محد المحر بنخ مقابلة وتصحى حب الاحكان و ترجون البرالمارية و تم نقلها في يوم المجمع المقرية صورة الصفحة الأخيرة من النسخة الخطية قاعدات في فتسال الكفار هل هو لأجل كفرم ؟ أو دفاعاً عن الإسلام ؟ لشيخ الإسلام تتى الدين ابى العباس أحمد بعم عبد الحليم ابعم تيمية الدمشفى رحم الله آمين

صورة صفحة العنوان من المطبوعة

#### فصل في قتال الكفار هل هو سبب الم<u>قاتلة</u> أو مجرد الكفر ؟

وفى ذلك قولان مشهوران للعلماء :

الأول : قول الجمهور ، كالك ، وأحمد بن حنبل ، وأبي حنيفة وغيرهم .

الثانى : قول الشافعي ور بما علل به بمض أصحاب أحمد

فن قال بالثانى قال : مقتضى الدايل قتل كل كافر ، سواء كان رجلا أو امرأة ، وسواء كان قادراً على القتال أو عاجزاً عنه ، وسواء سالمنا أو حار بنا . لكن شرط المقو بة بالقتل . أن يكون بالغاً ، فالصبيان لايقتلون لذلك . وأما النساء فمقتضى الدليل قتلهن ، لكن لم يقتلن لأنهن يصرن سبياً بنفس الاستيلاء عليهن ، فلم يقتلن لكونهن مالا للسلمين كا لاتهدم المساكن إذا ملكت .

وعلى هذا القول: يقتل الرهبان وغير الرهبان لوجود الكفر. وذلك أن الله علق القتل لكونه مشركا بقوله ( فاقتلوا المشركين ) فيجب قتل كل مشرك ، كما تحرم ذبيحته ومنا كحته لمجرد الشرك. وكما يجب قتل كل من بدّل دينه لكونه بدله ، وإن لم يكن من أهل القتال ، كالرهبان. وهذا لانزاع فيه . وإنما النزاع في المرأة المرتدة خاصة .

وقول الجمهور: هو الذي يدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار. فإن الله سبحانه قال ( ٢: ١٩١ ـ ١٩٤ وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ) إلى قوله \_ ( واعلموا أن الله مع المتقين ) فقوله « الذين يقاتلونكم » تعليق للحكم بكونهم يقاتلوننا. فدل على أن هذا علة الأمر بالقتال.

صورة الصفحة الأولى من المطبوعة

ما يجزيه عن نفيه . فلهذا أقر . ولمل الله يهديه ويتوب عليه . ولأن مع أهل السكتاب من الكتب أو المنقولات ما يدل على نبوءة محمد صلى الله عليه وسلم ، فأقروا لهذه المصالح ، وعقو بتهم على الكفر لم يزل بشىء من ذلك . ولا زال عنهم قبح ما ارتكبوه من الكفر .

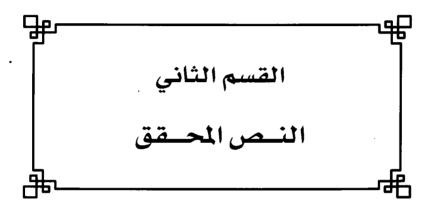
والحد الله والصلاة والسلام على من لانبي بعده .

بقلم أحقر الورى القاطن فى أم القرى المسسى بمصطفى الفاروق جنساً والسلغى مذهباً . غفر الله له ولو الديه ولحكافة المسلمين .

قوبلت على الأصل المنقول عنه بقدر الامكان وسمحت وذلك في ٢٦ ربيع الثاني سنة ١٣٦٤ ه كتبه

محمر عبد الرازق آل حمزة المدرس بالمسجد الحرام يمكة المسكرمة

صورة الصفحة الأخيرة من المطبوعة

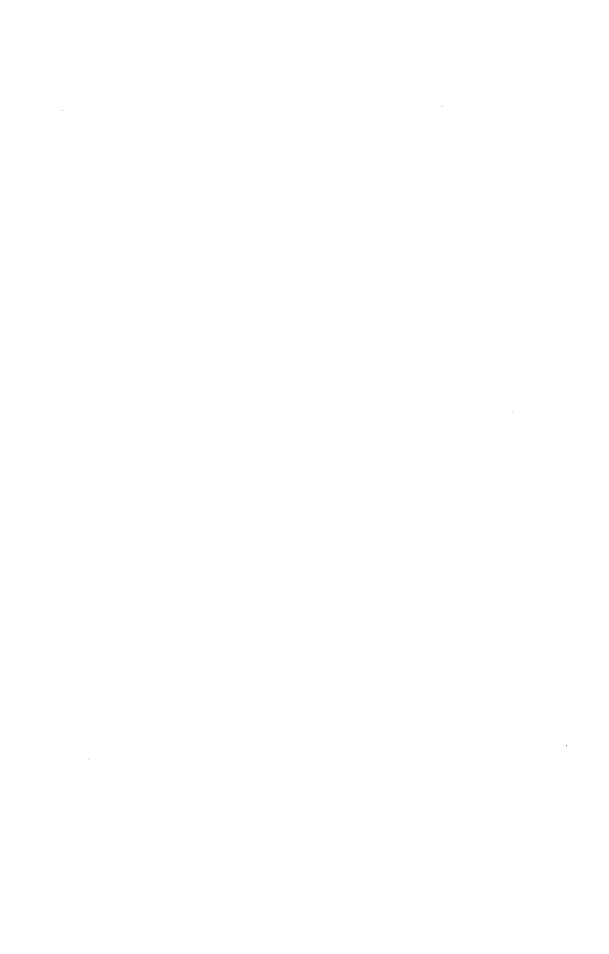




فَيْ الْمِنْ الْقِيمُ السّامية لِلْحَضَارة الإسْكريسَّة في الحرَبُ وَالْقِنَال) ( فَاعِرَة بَيِّن الْقِيمُ السّامية لِلْحَضَارة الإسْكريسَّة في الحرَبُ وَالْقِنَال) ( فَاعِرَة بَيِّن الْقِيمُ السّامية لِلْحَضَارة الإسْكريسَّة في الحرَبُ وَالْقِنَال)

تأكيف رَكَيْحُ هُوْلِ لَكُورُ كُلُحُمْرِيرَ يَحْبُرُ لَكُلِيمِ لِيَّرِيْتِيَّةِ لَا كُلَّا فِيْكِ (٢٦١ - ٢٦١ه)

حقّقهَا ودَرسِحَا درَاسَهُ مُفَارِنة د. عَبُرالعزِّيْزِيْنَ عَبْراللَّه بَنْ إِبْراهِيْمَ النَّرِيْرَآل حمَرٌ خفرالله كهُ وَلوَالدِيْهِ وَلِمَسْلِمِين



# فَصْلٌ فِي قِتَالِ الكُفَّارِ هَل هُوَ سَبَبُ الْمُقَاتَلَةِ ، أَو مُجَرَّدُ الكُفْر؟ وفي ذَلِكَ قَوْلانِ مَشْهُورَانِ لِلْعُلَمَاءِ:

الأولُ : قَوْلُ الجُمْهُوْرِ ، كَمَالِك ، وأَحْمَدَ بنِ حَنْبَلِ ، وَأَبِي حَنِيْفَةَ وَغَيْرِهِمْ<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام كما في الفتاوي (٢٠/ ١٠١-١٠١) : (فأبو حنيفة رأى أن الكفر مطلقاً إنها يقاتل صاحبه لمحاربته ، فمن لا حراب فيه لا يقاتل؛ ولهذا يأخذ الجزية من غير أهل الكتاب العرب وإن كانوا وثنيين ، وقد وافقه على ذلك مالك وأحمد في أحد قوليه ...وأما الشافعي فعنده نفس الكفر هو المبيح للدم إلا أن النساء والصبيان تركوا ؛لكونهم مالاً للمسلمين) .وقال أيضاً كما في الفتاوي (٨/ ٥٣٤)، والفتاوي الكرى (٤/ ٣٤٧): (أن المرتديقتل وإن كان عاجزاً عن القتال، بخلاف الكافر الأصلى الذي ليس هو من أهل القتال ، فإنه لايقتل عند أكثر العلماء كأبي حنيفة،ومالك وأحمد ). وقال أيضاً كما في الفتاوي (٢٨/ ٢٥٩ -٦٦٠) : (الرهبان .. تنازع العلماء في قتلهم كتنازعهم في قتل من لا يضر المسلمين لابيده ولا لسانه ،كالأعمى ،والزمن ،والشيخ الكبير ،ونحوه كالنساء

الثَّانِي: قَوْلُ الشَّافِعِيِّ (١)، وَرُبَّهَا عَلَّلَ بِهِ بَعْضُ أَصْحَابِ أَحْمَدَ (٢).

فَمَنْ قَالَ بِالثَّانِي، قَالَ: مُقْتَضَى الدَّلِيْلُ قَتْلُ كُلِّ كَافِرٍ، سَوَاءٌ كَانَ رَجُلاً أَوْ إِمْرَأَةً، وَسَوَاءٌ كَانَ قَادِرَاً عَلَى القِتَالِ أَوْ عَاجِزاً عَنْهُ، وَسَوَاءٌ سَالَمَنَا أَوْ حَارَبَنَا؛ لَكِنَّ شَرْطَ العُقُوْبَةِ بِالْقَتْلِ ،أَنْ يَكُوْنَ بَالِغَاً، فالصِّبِيَانُ لايُقْتَلُونَ لِذَلكَ.

وأَمَّا النِّسَاءُ: فَمَقْتَضِي الدَّليلُ قَتْلُهِنُّ ، لَكنْ لَمَ يُقْتلْنَ لأَنَّهَنَّ يَصِرْنَ سَبْياً بِنَفْسِ الاسْتِيَلاءِ عَلَيْهِنَّ ، فَلَمْ يُقْتلنْ لِكُونِهِنَّ مَالاً للِمُسلمِينَ ، كَمَا لا تُهْدمُ اللَّسَاكِنُ إِذَا مُلِكتْ.

والصبيان ، فالجمهور يقولون: لا يقتل إلا من كان من المعاونين لهم على القتال في الجملة ، وإلا كان كالنساء والصبيان ، ومنهم من يقول: بل مجرد الكفر هو المبيح للقتل ،وإنها استثنى النساء والصبيان؛ لأنهم أموال).

<sup>(</sup>١) انظر: الأم (٢٩٣/٤).

 <sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (۸/ ۵۱٦): (والقول الآخر الذي قاله الشافعي ذكره الخرقي في مختصره ، ووافقه عليه طائفة من أصحاب أحمد).

وَعَلَى هَذَا الْقُولِ: يُقْتُلُ الرُّهْبَانُ وَغَيْرُ الرُّهْبَانِ لُوُجُودِ الكُفِرِ ؟ وَذَلك أَنَّ الله عَلَّق القَتْل لِكُونِهِ مُشْرِكاً بِقَوْلِهِ: ﴿ فَٱقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾، وذَلك أَنَّ الله عَلَّق القَتْل لِكُونِهِ مُشْرِكاً بِقَوْلِهِ: ﴿ فَٱقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾، فَيجِبُ قَتْلُ كُلِ مُشْرِكِ ، كَمَا تَحْرُمُ ذَبِيْحَتَهُ ومُنَاكَحَتُهُ لِمُجَرَّدِ الشِّركِ.

وَكَمَا يَجِبُ قَتْلُ كُلِّ مَنْ بَدَّلَ دِينهُ ؛ لِكونِهِ بَدَّلَهُ ، وإنْ لمْ يَكُنْ مِنْ أَهْلِ القِتَالِ ، كالرُّهْبَانِ ، وهَذَا لا نِزَاعَ فِيْهِ (١)، وإِنَّمَا النِّزَاعُ فِي المُرْأَةِ الْمُرْتَدَّةِ خَاصَّة (٢).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۲۰/۲۰): (المرتد يقتل بالاتفاق ، وإن لم يكن من أهل القتال إذا كان أعمى، أو زمناً، أو راهباً ).

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۱۸ / ۲۷٤): (إذا قيل في المرأة المرتدة كفرت بعد إسلامها فتقتل قياساً على الرجل؛ لقول النبي: «لا يحل دم إمرىء مسلم يشهد أن لا إله إلا الله إلا الله إلا بإحدى ثلاث رجل كفر بعد إسلامه أو زنى بعد إحصانه أو قتل نفسا فقتل بها» فإذا قيل له : لا تأثير لقولك كفر بعد إسلامه ، فإن الرجل يقتل بمجرد الكفر ، وحينئذ فالمرأة لا تقتل بمجرد الكفر ، فيقول : هذه علة ثابتة بالنص ، وبقوله : «من بدل دينه فاقتلوه» . وأما الرجل فيا قتلته لمجرد كفره بل لكفره وجراءته، ولهذا لا أقتل من كان عاجزاً عن القتال كالشيخ الهرم ونحوه،

## وَقُوْلُ الْجُمْهُورِ هُوَ الَّذِي يَدُلُّ عَلِيْهِ الْكِتَابُ والسُّنَّةُ والْإِعْتِبَارُ (١).

وأما الكفر بعد الإسلام فعلة أخرى مبيحة للدم؛ ولهذا أقتل بالردة من كان عاجزاً عن القتال كالشيخ الكبير، وهذا قول مالك وأحمد، وإن كان ممن يرى أن مجرد الكفر يبيح القتال، كالشافعي، قال: الكفر وحده علة والكفر بعد الإسلام علة أخرى، وليس هذا موضع بسط هذه الأمور).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في النبوات ص(١٤٠) :(الكفار إنها يقاتلون بشرط الحراب، كها ذهب إليه جمهور العلماء، وكها دل عليه الكتاب والسنة، كها هو مبسوط في موضعه). وقال أيضاً في السياسة الشرعية ص(١٠٤): (وأما من لم يكن من أهل المهانعة والمقاتلة كالنساء، والصبيان، والراهب، والشيخ الكبير، والأعمى، والزمن، ونحوهم، فلا يقتل عند جمهور العلماء إلا أن يقاتل بقوله أو فعله، وإن كان بعضهم يرى إباحة قتل الجميع لمجرد الكفر إلا النساء والصبيان لكونهم مالاً للمسلمين، والأول هو الصواب). وقال أيضاً كها في الفتاوى (٢٨/ ٤٥٣): (الكافر الأصلى الذي ليس هو من أهل القتال فإنه لايقتل عند أكثر العلماء كأبي حنيفة، ومالك، وأحمد). وقال أيضاً في الموضع السابق أكثر العلماء كأبي حنيفة، ومالك، وأحمد). وقال أيضاً في الموضع السابق جمهور العلماء كما دلت عليه السنة). وقال أيضاً في الفتاوى (٢١/ ٨٠): (قوله جمهور العلماء كما دلت عليه السنة). وقال أيضاً في الفتاوى (٢١/ ٨٠): (قوله

## [الدَّلِيْلُ الأَوُّلُ عَلَى تَعْرِيْمِ قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ]

فَإِنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ قَالَ: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ وَآغَلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾.

فَقَوْلُهُ: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَيِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم ﴿ تَعْلِيْقٌ لِلْحُكْمِ بِكَوْنِهِمْ يُقَاتِلُونَكُم ﴿ تَعْلِيْقٌ لِلْحُكْمِ بِكَوْنِهِمْ يُقَاتِلُونَنَا، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ هَذَا عِلَّةَ الأَمْرِ بِالقِتَالِ (١٠).

منها ، فلا يجو زقتل الصبى والمجنو ن؛ لأن القلم مرفوع عنهما، فلا ذنب لهما وهذه العلة لا ينبغي أن يشك فيها فى النهي عن قتل صبيان أهل الحرب ، وأما العلة المشتركة بينهم و بين النساء، فكونهم ليسوا من أهل القتال على الصحيح الذي هو قول الجمهور).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ٥١٥): (فإنها يقاتل من كان ممانعاً عن ذلك ، وهم أهل القتال ، فأما من لا يقاتل عن ذلك فلا وجه لقتله؛ كالمرأة والشيخ الكبير والراهب ونحو ذلك). وقال أيضاً في الصارم المسلول (۲/ ۲۰۷) : (ثم إنه كتب عليهم القتال مطلقاً، وفسره بقوله: ﴿ وَقَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اللّينَ لَيْ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ فَمَن ليس من أهل القتال لم يؤذن في قتاله).

ثُمَّ قَالَ: ﴿ وَلَا تَعَنْ مَدُوّاً ﴾ ، والعُدْوَانُ : مُجَاوَزَةُ الحَدِّ ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ قَالَ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْنَا عُدُوَانٌ (١) ، وَيَدُلُّ عَلَيْهِ قَوْلُهُ بَعْدَ هَذَا ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ قِتَالَ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْنَا عُدُوَانٌ (١) ، وَيَدُلُّ عَلَيْهِ قَوْلُهُ بَعْدَ هَذَا ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّهُ لا تَجُوْزُ الزِّيَادَةُ.

وَقُوْلُهُ بَعْدَ ذَلِكَ: ﴿ وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ ﴾، وَلَمْ يَقُلْ: قَاتِلُوْهُمْ، أَمْرٌ بِقَتْلِ مَنْ وُجِدَ مِنْ أَهْلِ القِتَالِ حَيْثُ وُجِدَ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ مِنْ طَائِفَةٍ مُتَنِعَةٍ.

ثُمَّ قَالَ : ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةً ﴾، وَالْفِتنَةُ:أَنْ يُفْتَنَ الْمُسْلَمُ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ۱۳ ٥): (إن الله تبارك وتعالى يقول في كتابه: ﴿ وَقَتِلُوا فِي سَيِيلِ اللّهِ اللهِ الللّهِ الللهِ اللهِ اللهِ

عَنْ دِيْنِهِ ، كَمَا كَانَ الْمُشْرِكُوْن يَفْتِنُونَ مَنْ أَسْلَمَ عَنْ دِيْنِهِ (۱) وَ وَلَهَذَا قَالَ تَعَالى: ﴿ وَٱلْفِئْنَةُ أَشَدُ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾ ، وَهَذَا إِنَّمَا يَكُوْنُ : إِذَا اعْتَدَوْا عَلَى الْمُسْلِمِيْن ، وَكَانَ لَهُمْ سُلْطَانٌ ، وَحِيْنَئِذٍ يَجِبُ قِتَالْهُمْ (۱) ، حَتَّى لا تَكُوْنَ فِيْنَةً ، حَتَّى لا يَفْتِنُوا مُسْلِماً ، وَهَذَا يَحْصُلُ بِعَجْزِهِمْ عَنْ القِتَالِ ، وَلَمْ فِتْنَةٌ ، حَتَّى لا يَفْتِنُوا مُسْلِماً ، وَهَذَا يَحْصُلُ بِعَجْزِهِمْ عَنْ القِتَالِ ، وَلَمْ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ٥١٤ م ٥١٥): (وذلك لأن المقصود بالقتال أن تكون كلمة الله هي العليا، وأن يكون الدين كله لله، وأن لا تكون فتنة، أي: لا يكون أحد يفتن أحداً عن دين الله ، فإنها يقاتل من كان ممانعاً عن ذلك، وهم أهل القتال ، فأما من لا يقاتل عن ذلك فلا وجه لقتله ؛ كالمرأة، والشيخ الكبير، والراهب، ونحو ذلك).

<sup>(</sup>۲) قلت: وهذا الوجوب يتعين على جميع المسلمين يوم أن كانت الدولة الإسلامية واحدة، وكان واليها واحداً بحيث يقاتل تحت لوائه، أما في هذا العصر الذي تعددت فيه الولايات، وأصبحت كل دولة لها ولي أمرها المستقل في الحكم والسياسة والنظام، فإن الوجوب يكون وجوباً عينياً متحققاً في أهل ذلك البلد الذي اعتدي عليه، ولايعذر أحد منهم بتركه، أما في حق غيرهم فهو واجب أيضاً لكن على الكفاية، مالم يترتب عليه مفسدة ظاهرة متحققة، فإن ترتب عليه ماذكر، فإن لولي الأمر فعل الأصلح للإسلام والمسلمين.

يَقُلْ: وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّى يُسْلِمُوْا(١).

وَقَوْلُهُ: ﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِللهِ ﴿ وَهَذَا يَحْصُلُ إِذَا ظَهَرَتْ كَلِمَةُ الإِسْلامِ ، وَكَانَ حُكْمُ الله وَرَسُوْلِهِ غَالِبًا ، فَإِنَّه قَدْ صَارَ الدِّيْنُ لله.

وَيَدُلُّ عَلَى ذَلِكَ : أَنَّا إِذَا قَاتَلْنَا أَهْلَ الكِتَابِ ، فَإِنَّا نُقَاتِلُهُمْ حَتَّى لاَتَكُوْنَ فِتْنَة ، وَيَكُوْنَ الدِّيْنُ كُلُّهُ لله، وَهَذَا المَقْصُوْدُ يَحْصُلُ إَذَا أَدَّوا

<sup>)</sup> قال شیخ الإسلام فی منهاجه (۸/ ۰۰۹ م ۱۰۰۰): (وهؤلاء وجد فیهم أحد الأمرین القتال أو الإسلام، وهو سبحانه لم یقل: (تقاتلونهم أو یسلمون) إلی أن یسلموا، ولا قال: (قاتلوهم حتی یسلموا)؛ بل وصفهم بأنهم یقاتلون أو یسلمون، ثم إذا قوتلوا فإنهم یقاتلون کها أمر الله حتی یعطوا الجزیة عن ید وهم صاغرون). وقال أیضاً فی الموضع السابق (۸/ ۱۲۵): (وقوله تعالی: ﴿ فَإِذَا السَّلَخَ اللَّنْهُ المَّرْمُ فَاقْنُلُوا المُنْمَرِكِينَ حَبَثُ وَجَدَنُّهُ وَمُذُوهُمْ وَاعْمُرُوهُمُ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُ مَرْمَدُ ﴾ وقال: ﴿ فَإِن نَابُوا ﴾ ، ولم یقل: قاتلوهم حتی یتوبوا). وقال أیضاً فی الصفدیة (۲/ ۲۱۲): (وکانوا قد دعوا عام الحدیبیة إلی قتال من یقاتل أو یعاهد وبعد ذلك یدعون إلی قتال من یقاتلون أو یسلمون ، ولم یقل أو یسلموا فإنه کان یکون المعنی حتی یسلموا ، وقتالهم لا یجب إلی هذه الغایة).

الجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَكَانُوا صَاغِرِيْن (١).

وَقُوْلُ النَّبِيِّ عَلَيْ اللهِ وَأَنِي اللهِ عَلَيْ اللهِ مَ أَمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوْا أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا الله وَأَنِّي رَسُوْلُ الله ، فَإِذَا فَعَلُوْا ذَلِكَ عَصَمُوْا مِنِّي دِمَاءَهمْ وَأَمْوَا لَهُمْ إِلَّا الله وَأَنِّي رَسُوْلُ الله ، فَإِذَا فَعَلُوْا ذَلِكَ عَصَمُوْا مِنِي دِمَاءَهمْ وَأَمْوَا لَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله »(٢). هُوَ ذِكْرٌ لِلْغَايَةِ الَّتِي يُبَاحُ وَأَمْوَا لَهُمْ إِلَيْهَا ، بِحَيْثُ إِذَا فَعَلُوْهَا حَرُمَ قِتَالُمُمْ.

وَالمَعْنَى : أَنَّي لَمْ أُؤْمَرْ بِالقِتَالِ إِلَّا إِلَى هَذِهِ الغَايَةِ .

لَيْسَ الْمُرَادُ: أَنَّي أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ كُلِّ أَحَدٍ إِلَى هَذِهِ الغَايَة (٣)، فَإِنَّ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصفدية (۲/ ۳۲۱): (إذا أعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون فقد قوتلوا القتال المأمور به). وقال ابن القيم في أحكام أهل الذمة (۱/ ۷۹): (والمقصود: إنها هو أن تكون كلمة الله هي العليا ،ويكون الدين كله لله ،وليس في إبقائهم بالجزية ما يناقض هذا المعنى، كها أن إبقاء أهل الكتاب بالجزية بين ظهور المسلمين لاينافي كون كلمة الله هي العليا وكون الدين كله لله).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (ح/ ۲۵، ۳۹۲) ، ومسلم (ح/ ۲۱، ۲۰) .

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (٨/ ٥١٥): (وقوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» حق، فإن من قال لا إله إلا الله لم يقاتل بحال، ومن

## هَذَا خِلاَفُ النَّصِ والإِجْمَاعِ.

فَإِنَّهُ لَمْ يَفْعَلْ هَذَا قَطُّ ، بَلْ كَانَتْ سِيْرَتُهُ أَنَّ مَنْ سَالَهُ لَمْ يُقَاتِلْهُ(١).

لم يقلها قوتل حتى يعطى الجزية ، وهذا القول هو المنصوص صريحاً عن أحمد، والقول الآخر الذي قاله الشافعي ذكره الخرقي في مختصره، ووافقه عليه طائفة من أصحاب أحمد). وقال أيضاً في الصفدية (٢/ ٣٢١): (وقتالهم لا يجب إلى هذه الغاية؛ بل إذا أعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون فقد قوتلوا القتال المأمور به ).

الغاية؛ بل إذا اعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون فقد قوتلوا القتال المامور به ).

قال ابن القيم في هداية الحيارى (١/ ١٢): (ولم يكره أحداً قط على الدين ، وإنها كان يقاتل من يحاربه ويقاتله، وأما من سالمه وهادنه فلم يقاتله ولم يكرهه على الدخول في دينه امتثالاً لأمر ربه سبحانه ، حيث يقول : ﴿ لا إِرُاهَ فِي الدِّينِ قَد تَبَّينَ اللَّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

عهده وبدؤوه بالقتال قاتلهم، فمنَّ على بعضهم، وأجلى بعضهم، وقتل بعضهم، وكذلك لما هادن قريشاً عشر سنين ، لم يبدءهم بقتال حتى بدؤوا هم بقتاله ونقضوا عهده ، فعند ذلك غزاهم في ديارهم، وكانوا هم يغزونه قبل ذلك كها قصدوه يوم أحد، ويوم الخندق ، ويوم بدر أيضاً هم جاؤوا لقتاله، ولو انصرفوا عنه لم يقاتلهم، والمقصود: أنه على لم يكره أحداً على الدخول في دينه البتة، وإنها دخل الناس في دينه اختياراً وطوعاً).

وقال ابن القيم في أحكام أهل الذمة (١/ ٧٩) : ( القتل إنها وجب في مقابلة الحراب لا في مقابلة الكفر ، ولذلك لا يقتل النساء، ولا الصبيان ، ولا الزمنى، والعميان، ولا الرهبان، الذين لا يقاتلون ؛ بل نقاتل من حاربنا ، وهذه كانت سيرة رسول الله في أهل الأرض، كان يقاتل من حاربه إلى أن يدخل في دينه، أو يهادنه أو يدخل تحت قهره بالجزية، وبهذا كان يأمر سراياه وجيوشه إذا حاربوا أعداءهم، كها تقدم من حديث بريدة، فإذا ترك الكفار محاربة أهل الإسلام وسالموهم ، وبذلوا لهم الجزية عن يد وهم صاغرون كان في ذلك مصلحة لأهل الإسلام وللمشركين ، أما مصلحة أهل الإسلام : فها يأخذونه من المال الذي يكون قوة للإسلام مع صغار الكفر وإذلاله ،وذلك أنفع لهم من ترك الكفار بلا جزية ،وأما مصلحة أهل الشرك : فها في بقائهم من رجاء إسلامهم إذا شاهدوا أعلام الإسلام وبراهينه أو بلغتهم أخباره فلا بد أن يدخل في الإسلام بعضهم ،

وَقَدْ ثَبَتَ بِالنَّصِ والإِجْمَاعِ: أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ والمَجُوْسِ إِذَا أَدَّوْا الْجَوْيةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُوْنَ حَرُمَ قِتَالْهُمْ(١).

وَقَد إِدَّعَى طَائِفَةٌ أَنَّ هَذِهِ الآيَةَ مَنْسُوْخَةٌ ، يَعْنِي قَوْلَه: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

قَالَ أَبُوْ الفَرَجِ(٢): اخْتَلَفَ العُلَمَاءُ: هَلْ هَذِهِ الآيَة مَنْسُوْخَة أَمْ

وهذا أحب إلى الله من قتلهم ).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (۸/ ۱۵): (ولما أمر الله بقتال أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون أخذ النبي على الجزية من المجوس، واتفق المسلمون على أخذها من أهل الكتاب والمجوس، وتنازع العلماء في سائر الكفار على ثلاثة أقوال، فقيل : جميعهم يقاتلون بعد ذلك حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون إذا لم يسلموا ، وهذا قول مالك ، وقيل : يستثنى من ذلك مشركوا العرب، وهو قول أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه ، وقيل : ذلك خصوص بأهل الكتاب ومن له شبهة كتاب ، وهو قول الشافعي وأحمد في رواية أخرى عنه ، والقول الأول والثاني متفقان في المعنى).

<sup>(</sup>۲) انظر: زاد المسير ( ۱ / ۱۹۷ ) .

لا؟ عَلَى قَوْلَيْنِ: أَحَدُهُمَا: بِأَنَّهَا مَنْسُوْخَةٌ، واخْتَلَفَ أَرْبَابُ هَذَا القَوْل فِي المَنْسُوْخِ مِنْهَا عَلَى قَوْلَيْنِ:

أَحَدُهُمَا : أَنَّهُ أَوَّلُهُا، وَهُوَ قَوْلُهُ: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قَالُوْا: وَهَذَا يَقْتَضِي أَنَّ القِتَالَ مُبَاحٌ فِي حَقِ مَنْ قَاتَلَ مِنَ الكُفَّادِ، وَلاَيُبَاحُ فِي حَقِ مَنْ قَاتَلُ مِنَ الكُفَّادِ، وَلاَيْبَاحُ فِي حَقِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ، وَهَذَا مَنْسُوْخٌ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَوْلُهُمْ حَيْثُ ثَوْلُهُمْ حَيْثُ ثَوْلُهُمْ ﴾.

## [بَيَانُ مَعْنَى الاعْتِدَاءِ ، وَأَنَّهُ غَيْرُ مَنْسُوْخ]

الثَّانِي: أَنَّ المَنْسُوْخَ مِنْهَا: ﴿ وَلَا نَعَنْ تَدُوٓا أَهُ .

وَلَهِ وُلَاءٍ فِي هَذَا الاعْتِدَاءِ قَوْلانِ:

أَحَدُهُمَا: أَنَّهُ قَتْلُ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ.

الثَّانِي: أَنَّهُ ابْتِدَاءُ المُشْرِكِيْنَ بِالقِتَالِ، وَهَذَا مَنْسُوْخٌ بِآيَةِ السَّيْفِ.

قَالَ (١): والقَوْلُ الثَّانِي أَنَّهَا مُحُكَمَةٌ ، وَمَعْنَاهَا عِنْدَ أَرْبَابِ هَذَا القَوْلِ: ﴿ وَقَاتِلُونَكُمْ ﴿ ، وَهُمُ الَّذِيْنَ اَعَدُّوْا أَنْفُسَهَمْ لِلْقِتَالِ. لَلْقِتَالِ.

فَأَمَّا مَنْ لَيْسَ بِمُعِدٍ نَفْسَهُ لِلْقِتَالِ ، كَالرُّهْبَان ، والشُّيُوْخِ الفُّنَاة ، والنُّيوْخِ الفُّنَاة ، والزُّمْنَى ، والمَكَافِيْفِ، والمَجَانِيْن ، فَإِنَّ هَؤُلاءِ لايُقَاتَلُوْن ، فَهَذَا حُكْمٌ بَاقٍ غَيْرُ مَنْسُوْخ.

<sup>(</sup>۱) يعنى ابن الجوزى رحمه الله.

قُلْتُ : هَذَا القَوْلُ هُوَ قَوْلُ جُمْهُورِ العُلَمَاءِ ، وَهُوَ مَذْهَبُ مَالِكِ ، وَهُوَ مَذْهَبُ مَالِكِ ، وَأَحْدَ بنِ حَنْبَلِ ، وَغَيْرِهِمْ.

والقَوْلُ الأَوْلُ ضَعِيْفٌ ، فَإِنَّ دَعْوَى النَّسْخَ يَحْتَاجُ إِلَى دَلِيْلٍ ، وَلَيْسَ فِي القُوْلَ الأَوْلُ ضَعِيْفٌ ، فَإِنَّ دَعْوَى النَّسْخَ يَحْتَاجُ إِلَى دَلِيْلٍ ، وَلَيْسَ فِي القُوْلَةِ مَا يُوافِقُهَا، فَأَيْنَ النَّاسِخُ ؟

### [تَفْسِيْرُ قَوْلِهِ تَعَالَى :﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ ﴾]

وَقَوْهُمْ : هَذِهِ تَقْتَضِي أَنَّ القِتَالَ مُبَاحٌ فِي حَقِ مَنْ قَاتَل مِنَ الكُفَّارِ، وَلا يُبَاحُ فِي حَقِّ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ ، وَهَذَا مَنْسُوخٌ بِقَوْلِهِ الكُفَّارِ، وَلا يُبَاحُ فِي حَقِّ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ ، وَهَذَا مَنْسُوخٌ بِقَوْلِهِ تَعالى: ﴿ وَاقْتُلُومُمْ مَنْكُ مُعْمَ هُ.

يُقَالُ: قَوْلُهُ: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَلِفَنْنُوهُمْ ﴾ . مَذْكُوْرٌ فِي مَوْضِعَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: هَذَا المُوضِعُ ، وَهُوَ قَوْلُهُ: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ﴾ ، وَهَذَا مُتَّصِلٌ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ٱلّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعْسَدُواً إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْسَدِينَ ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ﴾

فَالضَّمِيْرُ عَائِدٌ إِلَى هَوُ لاءِ الَّذِيْنِ يُقَاتِلُونَ الْمُؤْمِنِيْنَ ، هَمُ الَّذِيْنِ قَالَ ﴿ وَاَقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُنُوهُمْ ﴾ ، وَهَذَا لايُنَاقِضُ مَاتَقَدَّمَ ؛ بَلْ مَنْ كَانَ مِنَ الْمُحَارِبِيْنَ الْمُقَاتِلِيْنَ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ، فَإِنَّهُ يُقْتَلْ حَيْثُ ثَقِف ، وَلَيْس مِنْ حُكْمِهِ أَنْ لا يُقَاتِل إِلاَّ فِي حَالَ قِتَالِهِ ، بَلْ مَتَى كَانَ مِنْ أَهْلِ القِتَالِ حُكْمِهِ أَنْ لا يُقَاتِلَ إِلاَّ فِي حَالَ قِتَالِهِ ، بَلْ مَتَى كَانَ مِنْ أَهْلِ القِتَالِ

الَّذي يُخِيْفُ الْمُسْلِمِيْنَ، وَمِنْ شَأَنِهِ أَنْ يُقَاتِلَ ، قُتِل قَائِماً ،أَوْ قَاعِداً ،أَوْ نَائِماً .

وَهُوَ يُقْتَلُ أَسِيْراً ، فَقَدْ قَتَلَ النَّبِيُّ عَيْلِا غَيْرَ وَاحِدِ بَعْدَ الأَسْرِ ، مِثْل : عُقْبَة بنِ أَبِي مُعَيْطٍ، وَالنَّضْرِ بنِ الحَارِثِ(١) ، وَحَكَّمَ سَعْدَ بنَ مُعَاذٍ في بَنِي قُرَيْظَةً لَ لَمَا نَزَلُوْا لَأَنْ يَقْتُلَ مُقَاتِلَهُمْ ، وَتُسْبَى ذَرَارِيْمِمْ ، فَقَتَلَهُمْ كُلَّهُمْ ، وَتُسْبَى ذَرَارِيْمِمْ ، فَقَتَلَهُمْ كُلَّهُمْ ، وَكُسْبَى ذَرَارِيْمِمْ ، فَقَتَلَهُمْ كُلَّهُمْ ، وَكُانُوْا مِائَتَيْنَ (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: الصارم المسلول (۲/ ۲۸۷ ، ۲۷۹ ، ۲۸۰ ، ۰۰۰ ، ۵۰۸ ) .

<sup>(</sup>۲) انظر: الفتاوى ( ۳۳/ ٤٠) ، والصارم المسلول (۲/ ٤٧٧) ، وكتب في هامش المطبوعة: (الذي في المغازي وكتب السير: أنهم كانوا ستهائة ، أو أكثر إلى تسعهائة) وانظر: الطبقات الكبرى (۲/ ۷۶) ، وزاد المعاد (۳/ ۱۳۵).

ثُمَّ ذَكَرَ رَحِمَهُ اللهُ حَدِيْثَ الصَّعْبِ بنِ جَثَّامَةَ : أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئِلَ عَنْ أَهْلِ الدَّارِ مِنْ المُشْرِكِيْنَ ، يَبِيْتُوْنَ فَيُصَابُ مِنْ نِسَائِهِمْ وَصِبْيَا نِهِمْ؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْهُمْ»(١).

قَالَ: وَهَذَا لاَيْنَاقِضُ نَهْيَهُ عَنْ قَتْلِ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ ، فَإِنَّ هَذَا إِذَا أُصِيْبُوْا بِغَيْرِ تَعَمُّدٍ لَكُمْ ، وَذَاك إِذَا تَعَمَّدُوْا ، فَإِنَّهُمْ لَيْسُوْا كَصِبْيَانِ الْسُلِمِيْن وَذُرِّيَّتَهُمْ ، وَلا كَأَهْلِ العَهْدِ ، فَإِنِّ لِمؤُلاءِ عِصْمَةً مَضْمُوْنَةً ، وَلا كَأَهْلِ العَهْدِ ، فَإِنِّ لِمؤُلاءِ عِصْمَةً مَضْمُوْنَةً ، وَمُؤْتَمَنَةً بِالأَيْمَانِ وَالأَمَانِ.

وَنِسَاءُ أَهْلِ الْحَرْبِ وِصِبْيَائُهُمْ لِيْسَ لَهُمْ عِصْمَةٌ مَضْمُوْنَةٌ، وَلَكِنْ لاَيَحِلُّ قَتْلُهُمْ عَمْداً، إِذَا كَانُوا لَيْشُوا مِنْ أَهْلِ القِتَالِ.

وِإِذَا قُتِلُوْا فِي الجِصَار وَالبَيَاتِ ، فَلَيْسَ عَلَى الْسُلِمِيْنَ أَنْ يَدَعُوْا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح/ ٢٨٥٠)، ومسلم (ح/ ١٧٤٥) وغيرهما .

### مَاأُمِرُوْا بِهِ مِنْ الجِهَادِ لِئَلَّا يُصَابَ مِثْلِ هَؤُلاءِ(١).

كلام النبي ﷺ ، وكلام شيخ الإسلام هنا ينصب فيها لو (حاصر) المسلمون (الكفار فقط) في حال الحرب ، أما أن يقاس كلامهما ويحمل على تجويز شن الحرب على معسكر المسلمين في بلاد الإسلام ،واستحلال الخروج على إمام المسلمين ،وكذلك استهداف المباني المدنية، أو السكنية ، أو التجارية ، بما يكون فيها جملة من المسلمين أو بعضهم ، أو فيها جملة من المعاهدين \_ مما لم يثبت أنه قاتل بيد أو لسان \_ وتشبيه ذلك بمسألة التترس ، فهذا من القياس الفاسد ، والرأي الكاسد ، ومن الضلال المبين الذي يعلمه كل منصف متبع للحق ، قال ابن عبدالبر بعد أن أورد هذا الحديث في كتابه الإستذكار (٥/ ٢٥) : (حديث الصعب بن جثامة وما كان مثله من التبييت والغارة ، فليس فيه ذكر مسلم يتترس به ، وقول مالك أصح ما قيل في ذلك ؛ لتحريم الله دم المسلم تحريها مطلقاً لم يخص به موضعاً من موضع ) قلت : وأعلم \_ رعاك الله \_ أن من مسالك أهل الأهواء والبدع اتباع المتشابه من كلام الله تعالى وكلام رسوله علي وكلام أهل العلم ،وترك المحكم ، قال شيخ الإسلام في الكلام عن سبب ضلال بني آدم ، كما الجواب الصحيح : (٧١٥/٢) : (ومما ينبغي أن يعلم أن سبب ضلال النصارى ، وأمثالهم من الغالية ، كغالية العُبَّاد ، والشيعة...ألفاظ متشابهة ، مجملة ، مشكلة منقولة عن الأنبياء، وعدلوا عن الألفاظ الصريحة المحكمة ، فَمَنْ قَالَ : إِنَّ قَوْلَهَ : ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾، - إِنْ كَانَ قَدْ ظَنَّ أَنَّ قَوْلَهُ : ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ خَتْ فَفِنْنُوهُمْ ﴾، - إِنْ كَانَ قَدْ ظَنَّ أَنَّ قَوْلَهُ : ﴿ وَآفْتُلُوهُمْ خَتْ كَانَ قَدْ غَلِطَ فِي فَهْمِ ﴿ وَآفَتُلُومُمْ خَتْ فَفَنْدُوهُمْ ﴿ وَآفَتُلُومُمْ خَتْ فَفَنْدُوهُمْ ﴾ !!.

وتمسكوا بها، وهم كلما سمعوا لفظاً لهم فيه شبهة تمسكوا به وحملوه على مذهبهم، وإن لم يكن دليلاً على ذلك) إلخ.

وقال أيضاً في الفتاوى (٣/ ٢٦- ٣٣) : (ومن هذا الباب الشبه التى يضل بها بعض الناس، وهى ما يشتبه فيها الحق والباطل، حتى تشتبه على بعض الناس ومن أوتى العلم بالفصل بين هذا وهذا لم يشتبه عليه الحق بالباطل والقياس الفاسد، إنها هو من باب الشبهات ؛ لأنه تشبيه للشىء فى بعض الأمور بها لا يشبهه فيه ، فمن عرف الفصل بين الشيئين اهتدى للفرق الذى يزول به الإشتباه، والقياس الفاسد ، وما من شيئين إلا ويجتمعان فى شيء ، ويفترقان فى شيء، فبينها اشتباه من وجه ، وإفتراق من وجه ، فلهذا كان ضلال بنى آدم من قبل التشابه ، والقياس الفاسد لا ينضبط ...وقد وقع بنو آدم فى عامة ما يتناوله هذا الكلام من أنواع الضلالات) .

اللَّهُمَّ إِلاَّ أَنْ يَكُوْنَ قَائِلُ هَذَا القَوْل مِمَّنْ يُسَمِّى تَقْييْدَ المُطْلَقِ وَتَخْصِيْصَ العَامِ نَسْخَاً ، حَتَّى قَدْ يُسَمِّى الإِسْتِثْنَاء نَسْخَاً ، وَهَذَا اصْطِلَاحُ جَمَاعَةٍ مِنَ السَّلَفِ، فَكُلُّ آيَةٍ رَفَعَتْ مَايُظَنُّ مِنْ دَلالَةٍ أُخْرَى اصْطِلَاحُ جَمَاعَةٍ مِنَ السَّلَفِ، فَكُلُّ آيَةٍ رَفَعَتْ مَايُظَنُّ مِنْ دَلالَةٍ أُخْرَى قَالُوْا : إِنَهَا نَسَخَتْهَا ، وَتَسْمِيْةُ هَذَا نَسْخَاً مُطَابِقٌ لِلغَةِ، كَمَا سَمَّى اللهُ وَلَوْ : ﴿ فَيَسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَنُ ثُمَّ وَلَهِ : ﴿ فَيَسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَنُ ثُمَّ وَلَهِ : ﴿ فَيَسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَنُ ثُمَّ مَا اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَنُ ثُمَّ مَا أَلْقَى الشَّيْطَانُ نَسْخَاً بِقَوْلِهِ : ﴿ فَيَسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ مَا أَلْقَى الشَّيْطَانُ ثَسْخَاً بِقَوْلِهِ : ﴿ فَيَسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ مَا أَلْقَى الشَّيْطَانُ وَسَخَاً بِقَوْلِهِ : ﴿ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَا اللهُ عَلَا اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُونَ مَا أَلْقَى الشَّيْطَانُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الشَّيْطَانُ اللهُ اللهُل

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۱۳/ ۲۷۲): (قال طائفة من المفسرين المتقدمين: إن المحكم هو الناسخ ،و المتشابه المنسوخ ، أرادوا ـ والله أعلم ـ قوله: ﴿ فَيَسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى اَلشَيْطَنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَلَيْتِهِ ﴾ ، والنسخ هنا: رفع ما ألقاه الشيطان، لا رفع ما شرعه الله، وقد أشرت الى وجه ذلك فيها بعد وهو أن الله جعل المحكم مقابل المتشابه تارة ،ومقابل المنسوخ أخرى ،والمنسوخ يدخل فيه في اصطلاح السلف العام كل ظاهر ترك ظاهره لمعارض راجح ،كتخصيص العام، وتقييد المطلق ،فإن هذا متشابه ؛ لأنه يحتمل معنيين) إلى أن قال : (وتارة يكون الأحكام في إبقاء التنزيل عند من قابله بالنسخ الذي هو رفع ما شرع ،وهو اصطلاحي، أو

وَكَذَلِكَ قَوْلُ مَنْ يَقُوْلُ : قَوْلُهُ: ﴿ فَانَقُوا اللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ نَاسِخٌ لِقَوْلِهِ: ﴿ اللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ نَاسِخٌ لِقَوْلِهِ: ﴿ اتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَ تُقَالِهِ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهَ عَلَمَ اللَّهَ عَلَمَ اللَّهَ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَالَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلّ

يقال : \_ وهو أشبه بقول السلف \_ كانوا يسمون كل رفع نسخاً سواء كان رفع حكم ،أو رفع دلالة ظاهرة ) .

مَدَنِيَّةٌ، وَتِلْكَ فِي التَّغَابُنِ وَهِي مَكِّيَّةٌ، أَوْ بَعْضُهَا.

والنَّسْخُ هُوَ: الرَّفْعُ وَالإِزَالَةُ(١)، فَإِذَا جَاءَتْ آيَةٌ رَفَعَتْ مَايُظَنُّ دَلاَلَةَ تِلْكَ الآيَةِ عِلَيْهَا كَانَتْ رَفْعَاً لِهِذَا الظَّنّ، وَهَذَا بَيَانٌ.

وَعِنْدَ كَثِيْرٍ مِنَ النَّاسِ<sup>(۱)</sup> أَنَّ النَّسْخَ هُوَ: بَيْانُ مَالَمْ يَرِدْ بِاللَّفْظِ الْعَامِ فِي الأِزْمِانِ مَعْ تَرِاخِيْهِ عَنْهُ، وَهُو نَوْعٌ مِنَ التَخْصِيْصِ ، لَكِنْ يُشْتَرَطُ فِيْهِ التَّرَاخِي.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُوْلُ: لَابُدَّ عِنْد نُزُوْلِ المَنْسُوْخِ مِنْ الاسْتِعَارَةِ بِالنَّاسِخِ، وَعَلَى هَذَا: فَالنَّسْخُ عِنْد هَوْلاءِ مِنْ جِنْسِ تَقْيِيْدِ الْمُطْلَقِ، وَهُوَ بَيَانُ مَالَمْ يَرِد بِالخِطَابِ، وَهَذَا النَّسْخُ لايُنْكِرُهُ أَحَدُّ، لااليَهُوْدُ ولاغَيرُهُمْ.

<sup>(</sup>١) انظر: روضة الناظر (١/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) منهم : القاضي أبو بكر الباقلاني، والصيرفي ،والشيخ أبو إسحاق الشيرازي، والغزالي،والآمدي،وابن الانباري وغيرهم .انظر:(إرشاد الفحول) ص(٣١٢).

وَتَسْمِيَةُ هَذَا النَّوْعِ نَسْخَاً جَائِزٌ لانِزَاعَ فِيْهِ ، لَكِنَّ قَوْلَ مَنْ يَقُولُ: (لانَسْخَ إِلَّا هَذَا) ، هُو مَحَلُّ النَّرَاعِ ، فَإِنَّ الطَّائِفَةَ الأُخْرَى تَقَوْلُ فِي النَّسْخِ هُو : رَفْعٌ لِلحُكْمِ بَعْد شَرْعِهِ ؛ وَلِهذَا يَجُونُ النَّسْخُ قَبْلَ نَجِيءِ النَّسْخِ هُو : رَفْعٌ لِلحُكْمِ بَعْد شَرْعِهِ ؛ وَلِهذَا يَجُونُ النَّسْخُ قَبْلَ نَجِيءِ الوَقْتِ وَقَبْلَ التَّمَكُّنِ ، اللهُ أَمْرَ ابْرَاهِيْم بِالذَّبْحِ قَبْلَ التَّمَكُّنِ ، وَلَيْ اللهُ أَمْرَ ابْرَاهِيْم بِالذَّبْحِ قَبْلَ التَّمَكُّنِ ، وَنَسْخَ اللهُ أَمْرَ ابْرَاهِيْم بِالذَّبْحِ قَبْلَ التَّمَكُنِ ، وَنَسْخَ اللهُ أَمْرَ ابْرَاهِيْم بِالذَّبْحِ قَبْلَ التَّمَكُنِ ، وَهَذَا قَوْلُ وَنَسْخَ الصَّلُواتِ مِنَ الخَمْسِيْنَ إِلَى خَمْسٍ قَبْلَ نَجِيءِ الوَقْتِ، وَهَذَا قَوْلُ ابْن وَنَسْخَ اللهُ فَهَاءِ، وَكَثِيْرٍ مِنْ أَهْلِ الكَلَامِ كَالقَاضِي أَبِي بَكْرٍ ، وَهُو قَوْلُ ابْن عَقِيْلٍ، وَالغَزَّالِيِّ، وأَبِي مُحَمَّدٍ المَقْدِسِيِّ، وَغَيْرِهِمْ ('').

وَالْقَوْلُ الأَوْلُ ، هُوَ قُوْلُ المُعْتَزِلَةِ ، وَقَدْ وَافَقَتْهُمْ عَلِيْهِ طَائِفَةٌ مِنَ الفُقَهَاءِ وَالْقَاضِي أَبِي يَعْلَى الْفُقَهَاءِ وَالْتَكَلِّمِيْن ، كَأْبِي الحَسَنِ الجَزَرِيِّ ، وَالقَاضِي أَبِي يَعْلَى وَغَيْرِهِمَا مِنْ أَصْحَابِ أَهْدَ ، وَكَأْبِي إِسْحَاق الأَسْفَرَايِنِيٍّ ، وَأَبِي

<sup>(</sup>۱) انظر: روضة الناظر (۱/ ۷۵)، و إرشاد الفحول ص(۳۱۵).

المَعَاليِّ".

لَكِنَّ هَؤُلاءِ تَنَاقَضُوا ، فَإِنَّهُمْ يُجَوِّزُوْنَ النَّسْخَ قَبْلَ مَجِيءِ الوَقْتِ ، وَالتَّخْصِيْصُ لاَيَكُوْنُ بِرَفْعِ جَمِيْعِ مَدْلُوْلِ الخِطَابِ(٢) ، وَطَائِفَةٌ طَرَدَتْ وَالتَّخْصِيْصُ لاَيَكُوْنُ بِرَفْعِ جَمِيْعِ مَدْلُوْلِ الخِطَابِ(٢) ، وَطَائِفَةٌ طَرَدَتْ قَوْلَمَا كَأَبِي الحَسَنِ الجَزَرِيِّ مِنْ أَصْحَابِ أَحْدَ وَغِيْرِهِ ، فَإِنَّ هَؤُلاءِ وَافَقُوا المُعْتَزِلَة فِي المَنْعِ مِنَ النَّسْخِ قَبْلِ التَّمَكُنِ مِنَ الفِعْلِ، وَقَبْلَ وَقَبْلَ وَقَبْلَ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (١٤٦/١٤): (و المعتزلة تنكر الحكمة الناشئة من نفس الأمر ؛ولهذا لم يجوزوا النسخ قبل التمكن ،و قد وافقهم على ذلك طائفة من أصحاب أحمد ، وغيرهم كأبي الحسن التميمي). وانظر الفتاوى (١٩/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۱۹۸/۱۷): (فالمعتزلة القدرية:.. لا يجوز عندهم أن يأمر و ينهى لحكمة تنشأ من الأمر نفسه؛ و لهذا أنكروا جواز النسخ قبل التمكن من فعل العبادة، كها فى قصة الذبيح و نسخ الخمسين صلاة التى أمر بها ليلة المعراج إلى خمس، ووافقهم على منع النسخ قبل وقت العبادة طائفة من أهل السنة المثبتين للقدر؛ لظنهم أنه لابد من حكمة تكون فى المأمور به والمنهى عنه فلا يجوز أن ينهى عن نفس ما أمر به ،وهذا قياس من يقول: إن النسخ تخصيص فى الزمان ،فإن التخصيص لا يكون برفع جميع مدلول اللفظ لكنهم تناقضوا).

حُضُوْرِ الوَقْتِ ،وَهَذَا فِي الحَقِيْقَةِ مُوَافَقَةٌ مِنْهُمْ لَمِنْ مَنَعَ النَّسْخَ مِنَ اليَهُوْدِ.

وَمَنْ حُكِي عَنْهُ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ المَنْعُ مِنَ النَّسْخِ كَأَبِي مُسْلِمِ النَّسْخِ كَأَبِي مُسْلِمِ الأَصْفَهَانِيِّ (١)، فَهَذَا حَقِيْقَةُ قَوْلِهِ إِذَا كَانِ التَّخْصِيْصُ الْتَصِلُ لايَمْنَعَهُ أَحَدٌ مِنْ عُقَلاءِ بَنِي آدَمَ.

وَمَنْ لَمْ يُجُوِّزْ تَأْخِيْرَ البَيَانِ عَنْ مَوْرِدِ الخِطَابِ ، وَلَا فِي النَّسْخِ ، كَأَبِي الحُسَيْنِ البَصْرِيِّ، فَإِنَّهُ يَقُوْلُ : لاَبُدَّ إِذَا وَرَدَ خِطَابٌ \_ وَهُوَ يُرِيْدُ كَأَبِي الحُسَيْنِ البَصْرِيِّ، فَإِنَّهُ يَقُوْلُ : لاَبُدَّ إِذَا وَرَدَ خِطَابٌ \_ وَهُوَ يُرِيْدُ أَنْ يُشْغِرَ الْمُخَاطِبِيْنَ بِنَسْخِهِ ؛ لئَلَّا يُفْضِي إِلَى أَنْ يَشْغِرَ الْمُخَاطَبِيْنَ بِنَسْخِهِ ؛ لئَلَّا يُفْضِي إِلَى

<sup>(</sup>۱) قال الآمدي في الأحكام (٣/ ١٢٧) : ( وقد اتفق أهل الشرائع على جواز النسخ عقلاً وعلى وقوعه شرعاً، ولم يخالف في ذلك من المسلمين سوى أبي مسلم الأصفهاني ، فإنه منع من ذلك شرعاً وجوزه عقلاً ، ومن أرباب الشرائع سوى اليهود ) .

تَجْهِيْلِهِمْ بِاعْتِقَادِهِ (١).

وَالْجُمْهُوْرُ يَقُوْلُوْنَ : مَنِ اعْتَقَدَ تَأْبِيْدَهُ بِغَيْرِ دَلِيْلٍ كَانَ قَدْ فَرَّطَ، وَأَبِيْ مِنْ جِهَةِ نَفْسِهِ.

فَالَّذِيْنَ قَالُوْا: هَذَا مَنْسُوْخٌ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَاَفْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَلِفْنُمُهُمْ ﴾ قَدْ أَرَادُوْا: أَنَّ قَوْلَهُ: ﴿ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾ وَاَفْتُلُوهُمْ ﴾ بَيْنَ مَعْنَى قَوْلَهُ: ﴿ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾ وَاَفْتُلُونُهُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهَذَا مَعْنَى وَنَسَخَ مَا يُظَنُّ مِنْ أَنْهَمْ لا يُقَاتَلُوْنَ إِلَّا حَالَ الْمُسَايَفَةِ ، وَهَذَا مَعْنَى صَحِيْحٌ لا يُنَاقِضُ مَا ذَكَرْنَاهُ.

وَأَمَّا قَوْلُ مَنْ قَالَ : ﴿ وَلَا تَعْنَدُوٓأً ﴾ مَنْسُوْخٌ .

فَهَذَا ضَعِيْفٌ، فَإِنَّ الاعْتِدَاءَ هُوَ الظُّلْمُ(٢)، وَاللهُ لايُبِيْحُ الظُّلْمَ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (٥/ ١٤٧): (هل من شرط النسخ الإشعار بالمنسوخ، ولنظار المسلمين فيه قولان، أحدهما: أنه لا بد إذا شرع حكما يريد أن ينسخه، فلا بد أن يشعر المخاطبين بأنه سينسخه؛ لئلا يظنوا دوامه فيكون ذلك تجهيلا لهم . والثاني: لا يشترط ذلك).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام في الزهد والورع والعبادة (١/ ٢٨) : (والظلم هو الاعتداء) .

## قَطُّ، إِلَّا أَنْ يُرَادَ بِالنَّسْخِ بَيَانُ الاعْتِدَاءِ الْمُحَرَّمِ ، كَمَا تَقَدَّمَ .

## [بَيَانُ مَعْنَى الاعْتِدَاءِ عِنْدَ أَهْلِ العِلْمِ]

وَقَدْ ذَكَرَ أَبُو الفَرَجِ فِي الإعْتِدَاءِ أَرْبَعَةُ أَقْوَالٍ (''):

أَحَدُهَا: أَنَّهُ قَتْلُ النِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ. قَالَهُ ابنُ عَبَّاسِ (٢) ، وَمُجَاهِدٍ.

وَالثَّانِي: أَنَّ مَعْنَاهُ: لا تُقَاتِلُوْ ا مَنْ لَمْ يُقَاتِلْكُمْ ، قَالَهُ سَعِيْدُ بنُ جُبَيْرٍ ، وَالثَّانِيةَ ، وَابْنُ زَيْدٍ.

والثَّالِثُ : أَنَّهُ إِتْيَانُ مَانْهُوْا عَنْهُ ، قَالَهُ الْحَسَنُ.

والرَّابِعُ: أَنَّهُ ابْتِدَاؤُهُمْ بِالقِتَالِ فِي الشَّهْرِ الْحَرَامِ.

وَقَدْ ذُكِرَ عَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّ الثَّانِي وَالرَّابِعَ مَنْسُوْخٌ بِآيَةِ السَّيْفِ.

فَيُقَالُ: كَثِيْرًا مَايَقُوْلُ بَعْضُ [المُفَسِّرِيْنَ]: «آيَةُ السَّيْفِ» ، وَآيَةُ

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسر (١/١٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرج ابن جرير في تفسيره (٢/ ١٩٠) بسنده عن ابن عباس قال: « لاتقتلوا النساء، ولاالصبيان، ولاالشيخ الكبير، ولامن ألقى إليكم السلم، وكف يده، فإن فعلتم هذا فقد اعتديتم ».

السَّيْفِ اسْمُ جِنْسٍ لِكُلِ آيَةٍ فِيْهَا الأَمْرُ بِالجِهَادِ ، فَهَذِهِ الآَيَةُ سَيْفٌ ، وَكَذَلِكَ غَيْرُهَا، فَأَيْنِ النَّاسِخُ (١) ؟.

وَإِنْ أُرِيْدَ بِآَيَةِ السَّيْفِ قَوْلُهُ فِي بَرَاءَة ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلأَشَهُرُ ٱلْحُرُمُ الْحُرُمُ الْمُثْمِرِينَ حَيْثُ وَجَدَنَّمُوهُمْ ﴾ .

فَتِلْكَ لاتُنَاقِضُ هَذِهِ، فَإِنَّ ذَاكَ مُطْلَقٌ \_ وَالْمُشْرِكُ لَهُ حَالٌ لا يَجُوْزُ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (١/ ٢٣٢): (إن القائل إذا قال: إن آية مجادلة الكفار أو غيرها مما يدعي نسخه منسوخة بآية السيف.قيل له: ما تعني بآية السيف،أتعني آية بعينها أم تعني كل آية فيها الأمر بالجهاد؟. فإن أراد الأول: كان جوابه من وجهين: أحدهما: أن الآيات التي فيها ذكر الجهاد متعددة فلا يجوز تخصيص بعضها)، وقال أيضاً في الفتاوى (٢/ ٣٢): (يوجد كثير من المفسرين يقول في آيات يظن معناها النهي عن القتال: إنها منسوخة بآية السيف)،ومثله ذكره في الصفدية (٢/ ٣٢)، وقال أيضاً في الفتاوى (٨/ ٣٢٥) (وبعض المفسرين يقول: هذه الآية منسوخة بآية السيف، وهذا يتوجه إن كان في الآية النهي عن القتال، فيكون هذا النهي منسوخاً ليس جميع أنواع الصبر منسوخة، كيف و الآية لم تتعرض لذلك هنا لا بنفي ولا إثبات!)

#### قِتَالُهُ فِيْهَا ، مِثْلُ :

\*أَنْ يَكُوْنَ لَهُ أَمَانٌ، أَوْعَهْدٌ (١) .

\* كَذَلِكَ إِذَا لَمْ يَكُنْ مِنْ أَهْلِ القِتَالِ (٢) ، -

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (۱/ ۲۱۹): (أن من كان من أهل الذمة والعهد والمستأمن منهم لا يجاهد بالقتال ، فهو داخل فيمن أمر الله بدعوته ومجادلته بالتي هي أحسن ، وليس هو داخلاً فيمن أمر الله بقتاله ) . وقال في الصارم المسلول (۲/ ۱۸۲): (لا يجوز قتله \_ أي المستأمن \_ بمجرد الكفر ،فإن الأمان يعصم دم الحربي، ويصير مستامناً) .

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في « الفتاوى» (۲۸/ ٣٥٤): (الكافر الأصلى الذي ليس هو من أهل القتال ،فإنه لايقتل عند أكثر العلماء كأبي حنيفة ،ومالك ، وأحمد). وقال أيضاً في الموضع السابق (۲۸/ ٤١٤): (والكافر الأصلى . لا يقتل منهم الا من كان من أهل القتال عند جمهور العلماء كما دلت عليه السنة ). وقال أيضاً في الفتاوى (۱٦/ ۸۰): (قو له: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْمُرُدَةُ سُمِلَتَ ﴿ إِنِّي ذَنْبِ قُنِلَتَ ﴾ دليل على أنه لا يجو زقتل النفس إلا بذنب منها ، فلا يجو زقتل الصبى و المجنو ن؛ لأن القلم مرفوع عنهما فلا ذنب لهما ،وهذه العلة لا ينبغي أن يشك فيها في النهي عن قتل

وَهَذِهِ الآَيَةُ خَاصَّةٌ مُقَيَّدَةٌ ، وَتِلْكَ مُطْلَقَةٌ ، لَمْ يُصَرَّحْ فِيْهَا بِقَتْلِهِ.

وإِنْ كَانَ شَيْخًا كَبِيْرًا فَانِيَا، أَوْ مَجْنُوْنَا ، أَوْ مَكْفُوْفَا لايُقَاتِلْ بِيَدٍ وَلَا لِسَانٍ ، مِثْل دُرَيْدِ ابنِ الصُّمَّة ، فَإِنَّ الْمُسْلِمِيْنَ قَتَلُوْهُ؛ لِكَوْنِهِ ذَا رَأْيِ.

وَكَذَلِكَ المَرْأَةُ إِذَا كَانَتْ ذَاتَ رَأْيٍ تُقَاتَلْ ،كَمَا أَهْدَرَ النَّبِيُّ ﷺ دَمَ هِنْدٍ وَغَيْرِهِمَا مِمَّن كَانَ يُقَاتِلُ بِلِسَانِهِ.

فَمَنْ قَاتَلَ بِيَدٍ أَوْ لِسَانٍ ، قُوْتِلَ (١).

صبيان أهل الحرب ، وأما العلة المشتركة بينهم و بين النساء ، فكونهم ليسو ا من أهل القتال على الصحيح الذي هو قول الجمهور).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ٥١٦): (ومعلوم أن من لم يقاتل بيده، ولا أعان على القتال بلسانه لم يجز أن ينسب إليه القتال بوجه من الوجوه، ونحن لا ننكر أن من لا يجوز قتله كالراهب والأعمى والشيخ الفاني والمقعد ونحوهم، إذا كان لهم رأي في القتال، وكلام يعينون به على قتال المسلمين كانوا بمنزلة المقاتلين).

#### [الدَّلِيْلُ الثَّانِي عَلَى تَعْرِيْمٍ قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ]

وَأَيْضاً: فَفِي الصَّحِيْحِ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ مرَّ فِي بَعْضِ مَغَازِيْهِ عَلَى امْرَأَةٍ مَقْتُوْلَةٍ. فَقَالَ: « مَاكَانَتْ هَذِهِ لِتُقَاتِلَ»(١).

فَعُلِمَ أَنَّ العِلَّةَ فِي تَحْرِيْم قَتْلِهَا: أَنَّهَا لَمْ تَكُنْ تُقَاتِلُ ، لا كَوْنَهَا مَالاً

الذي في الصحيح وغيره حديث ابن عمر رضي الله عنها قال : (وجدت امرأة مقتولة في بعض مغازي رسول الله على النساء مقتولة في بعض مغازي رسول الله على النساء والصبيان) أخرجه البخاري (ح/ ٢٨٥٢) ، ومسلم (ح/ ١٧٤٤) ، وغيرهما. نعم أخرجه بهذا اللفظ من حديث ابن عمر رضي الله عنها الطبراني في الأوسط (١/ ٢٠٩) . أما الحديث الذي ذكره الشيخ ، فقد أخرجه أبوداود (ح/ ٢٦٦٩)، والنسائي في الكبرى (٥/ ٨٦) ، وابن ماجه (ح/ ٢٨٤٢) ، وأحمد (٣/ ٣٨٨ ، على الكبرى (٩/ ٩١) ، والطحاوي في شرح معاني الآثار (٣/ ٢١) ، وصححه ابن الكبرى (٩/ ٩١) ، والحاكم (٢/ ١٣٣١) ، وقال : صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه من حديث رياح بن الربيع رضي الله عنه.

لِلمُسْلِمِيْن(۱).

وَأَيْضًا : فَفِي السُّنَنِ عَنِ أَنَسٍ : أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ : « انْطَلِقُوْا بِاللهِ ، وِلَا تَقْتُلُوْا شَيْخًا فَانِياً ، وِلا تَقْتُلُوْا شَيْخًا فَانِياً ، وَلاطِفْلاً ، وَلِا صَغِيْراً، وَلَاامْرَأَةً وَلاتغَلُوْا ،وَضُمُّوْا غَنَائِمَكُمْ ، وَلاطِفْلاً ، وَلاصَغِيْراً، وَلاامْرَأَةً وَلاتغَلُوْا ،وَضُمُّوْا غَنَائِمَكُمْ ، وَاصْلِحُوْا، وَأَحْسِنُوْا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ »(٢) رَوَاهُ أَبُوْ دَاوُدَ.



<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (٢٠٧/٢): (فمن ليس من أهل القتال لم يؤذن في قتاله)، وقال ابن حبان \_ كها في الإحسان \_ ( ١١/ ٩٠١): (ولما صح ما وصفت من العلة كان فيها الدليل على أن الصبيان والنساء من دور الحرب إذا قاتلوا قوتلوا؛ إذ العلة التي من أجلها رفع عنهم القتل عدمت فيهم وهي مجانبة القتال).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (ح/ ٢٦١٤) ، ومن طريقه البيهقي (٩/ ٩٠) ،وابن عبدالبر في التمهيد (٢/ ٢٣٣) ، وتمام في فوائده (١/ ٩٠).

## [الدَّلِيْلُ الثَّالِثُ عَلَى تَحْرِيْمِ قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ]

وَأَيْضَاً: فَقَوْلُهُ: ﴿ لَآ إِكْرَاهَ فِي الدِّيْنِ قَد تَبَيْنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيْ ﴾ وَهَذَا نَصُّ عَامٌ ، أَنَّا لانُكْرِهُ أَحَداً عَلَى الدِّيْنِ ، فَلَوْ كَانَ الكَّافِرُ يُقْتَل حَتَّى يُصُّل عَامٌ ، أَنَّا لانُكْرِهُ أَحَداً عَلَى الدِّيْنِ ، فَلَوْ كَانَ الكَّافِرُ يُقْتَل حَتَّى يُسْلِمَ لَكَانَ هَذَا أَعْظَم الإِكْرَاهِ عَلَى الدَّيْنِ (۱).

وَإِذَا قِيْلَ: الْمُرَادُ بِهَا أَهْلُ العَهْدِ.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (۱/ ۳۱۳): (ثم صار أكثر أهل الشام وغيرهم مسلمين طوعاً لا كرها، فإن إكراه أهل الذمة على الإسلام غير جائز، كما قال تعالى سورة البقرة: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِينِ مَدَ تَبَيَّنَ ارْشُدُمِنَ الْغَيْ ﴾. وقال ابن القيم في هداية الحيارى (۱/ ۱۲): (ولم يكره أحداً قط على الدين ،وإنها كان يقاتل من يحاربه ويقاتله... امتثالا لأمر ربه سبحانه ، حيث يقول : ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِينِ مَدَ تَبَيَنَ الرُشَدُمِنَ الْغَيْ ﴾ وهذا نفي في معنى النهي أي لا تكرهوا أحدا على الدين ...ومن تأمل سيرة النبي ﷺ بمن له أنه لم يكره أحداً على دينه قط...والمقصود: أنه ﷺ لم يكره أحداً على دينه اختياراً وطوعاً).

قِيْلَ : الآَيَةُ عَامَّةٌ(١)، وَأَهْلُ العَهْدِ قَدْ عُلِمَ أَنَّهُ يَجِبُ الوَفَاءُ لَهُمْ بِعَهْدِهِمْ ، فَلَا يُكْرَهُوْنَ عَلَى شَيءٍ.

فَإِنْ قِيْلَ : هَذِهِ الآَيَةُ مَخْصُوْصَةٌ أَوْ مَنْسُوْخَةٌ ، كَمَا ذَكَرَ ذَلِكَ مَنْ ذَكَرَهُ مَنَّنْ يَقُوْلُ بِإِكْرِاهِ المُشْرِكِيْنَ.

قَالَ أَبُو الفَرَجِ (٢) : ( اخْتَلَفَ عُلَمَاءُ النَّاسِخِ والمَنْسُوْخِ فِي هَذَا القَدْرِ مِنَ الآَيَةِ :

\* فَذَهَبَ قَوْمٌ إِلَى أَنَّهُ مُحُكَمٌ ، وَإِلَى أَنَّهُ مِنَ العَامِ المَخْصُوْسِ، فَإِنَّ أَهْ مِنَ العَامِ المَخْصُوْسِ، فَإِنَّ أَهْلَ الكِتَابِ لايُكْرَهُوْنَ عَلَى الإِسْلَامِ ، بَلْ يُحَيَّرُوْنَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الجِزْيَةِ ، فَالاَيَةُ مُحْتَصَّةٌ بِمِمْ. قَالَ: وَهَذَا مَعْنَى مَارُوكِى عَنِ ابنِ عَبَّاسٍ، وَمُجَاهِدٍ، وَقَتَادَةً.

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في هداية الحيارى (۱/ ۱۲) : (والصحيح: أن الآية على عمومها في حق كل كافر).

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المسير (١/ ٣٠٥).

وَقَالَ ابنُ الْأَنْبَارِيِّ : مَعْنَى الْآيَةِ : لَيْسَ الدِّيْن مَاتَدِيْنُ بِهِ مِنَ الظَّاهِرِ عَلَى جِهَةِ الإِكْرَاهِ عَلَيْهِ ، وَلَمْ يَشْهَدْ بِهِ القَلْبُ ، وَتَنْطَوِي عَلَيْهِ الظَّاهِرِ عَلَى جِهَةِ الإِكْرَاهِ عَلَيْهِ ، وَلَمْ يَشْهَدْ بِهِ القَلْبُ ، وَتَنْطَوِي عَلَيْهِ الظَّاهِرِ عَلَى جِهَةِ الإِكْرَاهِ عَلَيْهِ ، وَلَمْ يَشْهَدْ بِهِ القَلْبُ . الضَّمَائِرُ ، إِنَّمَا الدَّيْنُ هُوَ المُنْعَقِدُ بِالقَلْبِ.

قَالُ (۱): وَذَهَبَ قَوْمٌ إِلَى أَنَّهَا مَنْسُوْخَةٌ، وَقَالُوْا: هَذِهِ الآَيَةُ نَزَلَتْ قَبْل الأَمْرِ بِالقِتَالِ، فَعَلَى قَوْلِهِمْ يَكُوْنُ مَنْسُوْخَاً بِآيَةِ السَّيْفِ، وَهَذَا مَنْ الْأَمْرِ بِالقِتَالِ، فَعَلَى قَوْلِهِمْ يَكُوْنُ مَنْسُوْخَاً بِآيَةِ السَّيْفِ، وَهَذَا مَذْهَبُ الضَّحَّاكِ، والسِّدِّيِّ، وَابْن زَيْدٍ).

قِيْلَ (٢): جُمْهُوْرُ السَّلَفِ وَالْحَلَفِ عَلَى أَنَّهَا لَيْسَتْ مَخْصُوْصَةً وَلَا مَنْسُوْخَةً (٣)، بَلْ يَقُوْلُوْنَ: إِنَّا لَا نُكْرِهُ أَحَدَاً عَلَى الإِسْلَام، وَإِنَّمَا نُقَاتِلُ

<sup>(</sup>۱) يعنى ابن الجوزى.

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة : (قال) ، والصواب كما في الأصل ؛ لأن هذا هو جواب شيخ الإسلام على الاعتراض السابق .

<sup>(</sup>٣) قال ابن كثير في تفسيره (١/ ٣١٢): (وقد ذهب طائفة كثيرة من العلماء أن هذه محمولة على أهل الكتاب ومن دخل في دينهم قبل النسخ والتبديل إذا بذلوا الجزية).

مَنْ حَارَبَنَا(١)، فَإِنْ أَسْلَمَ عُصِمَ دَمُهُ وَمَالُهُ ، وَلَوْ لَمْ يَكُنْ مَنْ فَعَلَ القِتَالَ لَمْ نَقْتُلُهُ ، وَلَمْ نُكْرِهُهُ عَلَى الإِسْلَامِ.



<sup>(</sup>۱) وقال ابن القيم في أحكام أهل الذمة (۱/ ۷۹): (بل نقاتل من حاربنا ، وهذه كانت سيرة رسول الله في أهل الأرض ، كان يقاتل من حاربه إلى أن يدخل في دينه ،أو يهادنه أو يدخل تحت قهره بالجزية، وبهذا كان يأمر سراياه وجيوشه إذا حاربوا أعداءهم).

#### [الدَّلِيْلُ الرَّابِعُ عَلَى تَعْرِيْم قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ]

وَأَيْضَاً: فَالَّذِيْنَ نُقَاتِلُهُمْ لِحِرِابِهِمْ مَتَى آتُوا الجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُوْنَ لَمْ يَجُزْ قِتَالُهُمْ (١) إِذَا كَانُوا أَهْلَ كِتَابٍ أَوْ مَجُوْساً بِاتِّفَاقِ العُلْمَاءِ.

وإِنْ كَانُوْا مِنْ مُشْرِكِي التُّرْكِ وَالْهِنْدِ وَنَحْوِهِمْ ، فَأَكْثُرُ العُلَمَاءِ لَا يُجُوِّزُوْنَ قِتَالَهُمْ حِيْنَئِذٍ (٢)، وَهَذَا مَذْهَبُ مَالِكٍ ، وَأَبِي حَنِيْفَةَ يُجُوِّزُوْنَ قِتَالَهُمْ حِيْنَئِذٍ (٢)، وَهَذَا مَذْهَبُ مَالِكٍ ، وَأَبِي حَنِيْفَةَ

<sup>(</sup>۱) وقال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ٤٨٧): (وذلك لأن الله أمرنا بقتالهم إلى أن يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ، والاعطاء له مبتدأ وتمام، فمبتدؤه الالتزام والضمان، ومنتهاه الأداء والإعطاء ،ومن الصغار جريان أحكام المسلمين عليهم).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام في السياسة الشرعية ص(١٠٦): (فأما أهل الكتاب والمجوس فيقاتلون حتى يسلموا أو يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ، ومن سواهم فقد اختلف الفقهاء في أخذ الجزية منهم ). وقال شيخ الإسلام في الصفدية (٢/ ٣٢١): (إذا أعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون فقد قوتلوا القتال المأمور به ، ثم العلماء مختلفون بعد نزول آية الجزية هل تؤخذ من أهل الكتاب

، وَالْأَوْزَاعِيِّ ، وَأَحْمَدَ بِنِ حَنْبَلٍ فِي إِحْدَى الرِّوِايَتَيْنِ عَنْهُ ، وَهِيَ الْمَنْصُوْصَةِ عَنْهُ صَرِيْحًا ، والأُخْرَى: هِيَ مَا ذَكَرَهُ الْجِرَقِيُّ وَغَيْرُهُ.

وَقَوْلُ الْقَائِل: (إِنَّ هَذِهِ كَانَتْ قَبْل الأَمْرِ بِالْقَتْل).

ومن له شبهة كتاب دون غيره ، أو تؤخذ من كل كافر جازت معاهدته، والنبي إنها لم يأخذها من العرب ؛ لأن قتالهم كان قبل نزول آية الجزية أو يستثنى مشركو العرب فيها ثلاثة أقوال للعلماء مشهورة، والجمهور يجوزون أخذها من مشركي الهند والترك وغيرهم من أصناف العجم ،كها يجوز الجميع معاهدة هؤلاء عند الحاجة أو المصلحة )، وقال شيخ الإسلام في منهاج السنة (٨/ ١٥) : (ولما أمر الله بقتال أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون أخذ النبي على الجزية من المجوس واتفق المسلمون على أخذها من أهل الكتاب والمجوس ،وتنازع العلماء في سائر الكفار على ثلاثة أقوال: فقيل : جميعهم يقاتلون بعد ذلك حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون إذا لم يسلموا ، وهذا يقاتلون بعد ذلك حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون إذا لم يسلموا ، وهذا قول مالك ،وقيل : يستثنى من ذلك مشركوا العرب وهو قول أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه ، وقيل: ذلك مخصوص بأهل الكتاب ومن له شبهة في إحدى الروايتين عنه ، وقيل: ذلك مخصوص بأهل الكتاب ومن له شبهة كتاب، وهو قول الشافعي وأحمد في رواية أخرى عنه والقول الأول والثاني متفقان في المعنى).

يَحْتَاجُ إِلَى بَيْانِ ذَلِكَ ، ثُمَّ إِلَى بَيَانِ أَنَّ الأَمْرَ بِالقِتَالِ يُوْجِبُ نَسْخَهَا، وَكِلَاهُمَا مُنْتَفٍ ، كَيْفَ وَقَدْ عُرِفَ أَنَّ هَذَا غَلَطٌ.

فَإِنَّ سُوْرَةَ البَقَرَةِ مَدَنِيَّةٌ كُلُّهَا ،وَفِيْهَا غَيْرُ آيَةٍ تَأْمُرُ بِالجِهَادِ، وَفِيْهَا: فَإِنَّ سُوْرَةَ البَقَرَةِ مَدَنِيَّةٌ كُلُّهَا ،وَفِيْهَا غَيْرُ آيَةٍ تَأْمُرُ بِالقِتَالِ!!.

ثُمَّ سَبَبُ نُزُوْلِ الآيَةِ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ هَذَا كَانَ بَعْدَ الأَمْرِ بِالجِهَادِ بِمُدَّةٍ ، وَقَدْ ذَكَرُوْا فِي سَبَبِ نُزُوْ لِهَا أَرْبَعَةَ أَقْوَالٍ ، كُلِّهَا تَدُلُّ عَلَى ذَلِكَ ، فَأَشْهَرُهَا:

مَاقَالَهُ ابنُ عَبَّاسِ وَغَيْرُهُ ، قَالُوْ ا:

إِنَّ المُرْأَةَ مِنَ الْأَنْصَارِ كَانَتْ تَكُوْنُ مِقْلَاةً للهَوْدَ كَانَ لَمَا وَلَدٌ لَتُهُوِّ دَنَّهُ اللَّهُوْدَ كَانَ لَمَهُمْ كِتَابٌ فَتَحْلِفُ لَئِنْ عَاشَ لَمَا وَلَدٌ لَتُهُوِّ دَنَّهُ اللَّهُوْدَ كَانَ لَمُهُمْ كِتَابٌ بِخَلافِ المُشْرِكِيْنَ ، فَكَانُوْا أَقْرَبَ إِلَى العِلْمِ والدِّيْنِ مِنْهُمْ ، فَلَيَّا بِخَلافِ المُشْرِكِيْنَ ، فَكَانُوْا أَقْرَبَ إِلَى العِلْمِ والدِّيْنِ مِنْهُمْ ، فَلَيَّا بِخَلافِ النَّضِيْر كَانَ فِيْهِمْ أَنَاسٌ مِنَ أَبْنَاءِ الأَنْصَارِ ، فَقَالَ : أُجْلِيَتْ بَنُو النَّضِيْر كَانَ فِيْهِمْ أَنَاسٌ مِنَ أَبْنَاءِ الأَنْصَارِ ، فَقَالَ :

الأَنْصَارُ: يَارَسُوْلَ اللهِ، أَبْنَاؤُنَا.فَنَزَلَتْ هَذِهِ الآَيَة (''. ثُمَّ ذَكَرَ عَن الشَّعْبِيِّ، وَمُجَاهِدٍ، وَغَيْرِهِمَا نَحْوَ ذَلِك.



# [الدَّلِيْلُ الخَامِسُ عَلَى تَحْرِيْمِ قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ] ثُمَّ قَالَ: وَالمَمْلُوْكُ المُسْتَرَقُّ لايُكْرَهُ عَلَى الإِسْلَامِ بِالاتِّفَاقِ('')، وَإِذَا لَمْ يَجُزْ إِقْرَارُ المُشْرِكِيْنَ بِالجِزْيَة، فَفَي جَوَازِ اسْتِرْقَاقِهِمْ قَوْلانِ، هُمَا رِوَايِتَانِ عَنْ أَحْمَد'' .

وَقَدْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ وَالْمُؤْمِنُوْنَ مَعَهُ يَأْسِرُوْنَ الرِّجَالَ والنَّسِاءَ مِنْ

(۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۳۱/ ۳۸۱): (على أن الصحابة استرقوهم، ولم نعلم أنهم أجبروهم على الاسلام ؛ولأنه لا يجوز قتلهم، فلا بد من استرقاقهم).

المنع الإسلام في الموضع السابق (٣١ / ٣٨٢): (لهم قولان في جواز استرقاق من لا تقبل منه الجزية هما روايتان عن أحمد: أحداهما: أن الاسترقاق كأخذ الجزية، فمن لم تؤخذ منه الجزية لا يسترق، وهذا مذهب أبي حنيفة وغيره، وهو اختيار الخرقي، والقاضي، وغيرهما من أصحاب أحمد، وهو قول الاصطخري من أصحاب الشافعي ... والقول الثاني: أنه يجوز استرقاق من لا تؤخذ منهم الجزية من أهل الاوثان ،وهو مذهب الشافعي وأحمد في الرواية الأخرى ... والرق فيه من الغل ما ليس في أخذ الجزية، وقد تبين مما ذكرناه أن الصحيح جواز استرقاق العرب).

المُشْرِكِيْنَ ، وَلاَيُكْرِهُوْ نَهُمْ عَلَى الإِسْلَامِ ؛ بَلْ قَدْ أَسَرَ النَّبِيُ عَلَيْهِ ثُمَامَةَ بَالُ شَرِكِيْنَ ، وَلاَيْكِرِهُ وَلَمْ يُكْرِهُ اللَّهِ عَلَى الإِسْلَامِ حَتَّى بنَ أَثَّالٍ وَهُوَ مُشْرِكٌ ، ثُمَّ مَنَّ عَلَيْهِ ، وَلَمْ يُكْرِهُ اللَّهُ عَلَى الإِسْلَامِ حَتَّى أَسْلَمَ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِهِ (۱) ، وَكَذَلِكَ مَنَّ عَلَى بَعْضِ أَسْرَى بَدْدٍ (۱) .

وَأَمَّا سَبْيُ الْمُشْرِكَاتِ فَكَانَ كَثِيْرًا ، وَلَمْ يُكْرِه امْرَأَةً عَلَى الإِسْلَامِ ، فَلَمْ يُكْرِه عَلَى الإِسْلَام لارَجُلاً ، وَلاَامْرَأَةً.

<sup>(</sup>۱) قصة المن على ثمامة ، وإسلامه : أخرجها البخاري (ح/٤١١٢) ، ومسلم (ح/ ١٧٦٤) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>۲) قصة المن على بعض أسرى بدر أخرجها مسلم (ح/ ۱۷٦۲) ، وانظرها مفصلة في تفسير ابن كثير (۲/ ۲۹۰) .

## [الدَّلِيْلُ السَّادِسُ عَلَى تَحْرِيْم قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ]

ثُمَّ ذَكَرَ فَتْحَ مَكَّةَ : وَأَنَّهُ ﷺ منَّ عَلَيْهِمْ ، وَلَمْ يُكْرِهْهُمْ عَلَى الإِسْلَامِ، بَلْ أَطْلَقَهُمْ بَعْدَ القُدْرَةِ عَلَيْهِمْ ؛ وَلِهِذَا سُمُّوْا (الطُّلَقَاءُ)، وَهُمْ مَسْلَمَةُ الفَتْح (١)، وَالطَّلِيْقُ: خِلَافُ الأَسِيْرِ.

فَعُلِمَ أَنَّهُمْ كَانُوْا مَأْسُوْرِيْنَ مَعَهُ ، وَأَنَّهُ أَطْلَقَهُمْ كَمَا يُطْلَقُ الأَسِيْرُ ، وَلَمْ يُكْرِهَهُمْ عَلَى الإِسْلَامِ، بَلْ بَقِى مَعَهُ صَفْوَانُ بِنُ أَمَيَّةَ وَغَيْرُهُ وَلَمْ يُكْرِهَهُمْ حَتَّى أَسْلَمُوْا مِنْ مُشْرِكِيْنَ ، حَتَّى شَهِدُوْا مَعَهُ حُنَيْناً ، وَلَمْ يُكْرِهَهُمْ حَتَّى أَسْلَمُوْا مِنْ يَلْفَوهُمْ حَتَّى أَسْلَمُوْا مِنْ يَلْفَوهُمْ حَتَّى أَسْلَمُوْا مِنْ يَلْقَاءِ أَنْفُسِهِمْ.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (٤/ ٣٨١): (الطلقاء هم مسلمة الفتح الذين أسلموا عام فتح مكة ،وأطلقهم النبي على وكانوا نحواً من ألفي رجل ، وفيهم من صار من خيار المسلمين ).

فَأَيُّ شَيءٍ أَبْلَع فِي أَنَّهُ ما أَكْرَهَ أَحَداً عَلَى الإِسْلاَم مِنْ هَذَا(١).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ۲٦٦): (أن النبي أمّن عام الفتح جميع المحاربين إلا ذوي جرائم مخصوصه، وكان ممن أهدر دمه دون غيره ، فعلم أنه لم يقتل لمجرد الكفر والحراب).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (٣/ ٦١٩): (ولا خلاف بين المسلمين أن الحربي إذا أسلم عند رؤية السيف ،وهو مطلق أو مقيد يصح إسلامه وتقبل توبته من الكفر، وإن كانت دلالة الحال تقضى أن باطنه بخلاف ظاهره).

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه .

وَأَنْكَرَ عَلَى أُسَامَةَ بِنِ زَيْدٍ لَمَّا قَتَلَ رَجُلاً قَدْ أَسْلَمَ، وَقَالَ: « إِنَّمَا قَالَ خَوْفَاً مِنَ السَّيْفِ» (١).

وَلَكِنْ فَرْقٌ بَيْنَ أَنْ يَكُوْنَ هُوَ أَوْ أَحَدٌ أَكْرَهَهُمْ حَتَّى يُسْلِمُوْا ، وَلَكِنْ فَرْقَ مَنْ الدِّيْنِ، فَلَمَّا وَعُدْوَانَهُمْ عَنِ الدِّيْنِ، فَلَمَّا وَبَيْنَ أَنْ يَكُوْنَ قَاتَلَهُمْ ؛ لِيَدْفَعَ ظُلْمَهُمْ وَعُدْوَانَهُمْ عَنِ الدِّيْنِ، فَلَمَّ أَمُهُمْ . أَسْلَمُوْا صَارُوْا مِنْ أَهْلِ الدِّيْنِ، فَلَمْ يَجُزْ قَتْلُهُمْ .

وَكَانَ مَنْ يَعْلَمَ مِنْهُ أَنَّهُ لايَظْلِمْ الدِّيْنَ وَأَهْلَهُ لايْقَاتُلُهْ ، لاكِتَابِيَّاً وَلاغَيْرَ كِتَابِيًّا.

ثُمَّ ذَكَرَ قِصَّةَ خُزَاعَةَ ، وَسَرِيَّةَ ابْنِ الحَضْرَمِيِّ ، وَقِصَّةَ بَدْرٍ ، وَبَنِي النَّضِيْرِ ، وَقُرَيْظَةَ وَغَيْرِهَا ، ثُمَّ قَالَ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (ح/ ٤٠٢١) ، ومسلم ( ح/ ٩٦) من حديث أسامة بن زيد رضي الله عنه .

#### [الدَّلِيْلُ السَّابِعُ عَلَى تَحْرِيْم قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ]

وَكَانَتْ سِيْرَتُهُ : أَنَّ كُلَّ مَنْ هَادَنَهُ مِنَ الكُفَّارِ لاَيْقَاتِلُهُ، وَهَذِهِ كُتُبُ السِّيْرِ، والخِقْهِ، والمَغَازِي تَنْطِقُ بِهَذَا ، وَلَفِقْهِ، والمَغَازِي تَنْطِقُ بِهَذَا ، وَهَذَا مُتَوَاتِرٌ مِنْ سِيْرَتِهِ.

فَهُوَ لَمْ يَبْدأْ أَحَداً مِنَ الكُفَّارِ بِقِتَالٍ، وَلَوْ كَانَ اللهُ أَمَرَهُ أَنْ يَقْتُلَ كُلَّ كَافِرٍ لَكَانَ يَبْتَدِئُهُمْ بِالْقَتْلِ والقِتَالِ(١٠).

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في هداية الحيارى (۱/ ۱۲): (وإنها كان يقاتل من يحاربه ويقاتله، وأما من سالمه وهادنه فلم يقاتله...ومن تأمل سيرة النبي على تبين له أنه لم يكره أحداً على دينه قط، وأنه إنها قاتل من قاتله، وأما من هادنه فلم يقاتله ما دام مقيها على هدنته لم ينقض عهده ... وكذلك لما هادن قريشاً عشر سنين لم يبدءهم بقتال حتى بدؤوا هم بقتاله، ونقضوا عهده، فعند ذلك غزاهم في ديارهم، وكانوا هم يغزونه قبل ذلك كها قصدوه يوم أحد ويوم الخندق، ويوم بدر أيضاً هم جاؤوا لقتاله ولو انصر فوا عنه لم يقاتلهم، والمقصود: أنه على لمره أحداً على الدخول في دينه البتة، وإنها دخل الناس في دينه اختياراً وطوعاً). وقال أيضاً في أحكام أهل الذمة (۱/ ۷۹): (بل نقاتل من حاربنا، وهذه كانت سيرة رسول الله في

#### [الدَّلِيْلُ الثَّامِنُ عَلَى تَحْرِيْم قِتَالِ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ مِنَ الكُفَّارِ]

ثُمَّ قَالَ: وَأَمَّا النَّصَارَى: فَلَمْ يُقَاتِلْ أَحَدَاً مِنْهُمْ إِلَى هَذِهِ الغَايَةِ، حَتَّى أَرْسَلَ رُسَلَهُ بَعْدَ صُلْحِ الحُدَيْبِيَة إِلَى جَمِيْعِ الْمُلُوْكِ يَدْعُوْهُمْ إِلَى الْمُلُوْكِ يَدْعُوْهُمْ إِلَى الْمُلُوْكِ يَدْعُوْهُمْ إِلَى اللَّهُوْقِسِ، وَالنَّجَاشِيِّ، اللَّاسِلَم ، فَأَرْسَلَ إِلَى قَيْصَرَ ، وَإِلَى كِسْرَى، وَالْقَوْقِسِ، وَالنَّجَاشِيِّ، وَالنَّجَاشِيِّ، وَمُلُوْكِ العَرَبِ بِالشَّرْقِ، وَالشَّامِ(١).

أهل الأرض كان يقاتل من حاربه إلى أن يدخل في دينه أو يهادنه أو يدخل تحت قهره بالجزية، وبهذا كان يأمر سراياه وجيوشه إذا حاربوا أعداءهم ... وهذا أحب إلى الله من قتلهم ).

الحديبية ومهادنة قريش أرسل على رسله إلى جميع الطوائف، فأرسل إلى النصارى الحديبية ومهادنة قريش أرسل إلى هرقل ملك الروم ... وأرسل النبي النصارى الشام، ومصر، فأرسل إلى هرقل ملك الروم ... وأرسل النبي وسولاً أيضا إلى ملك مصر المقوقس ملك النصارى في ذلك الوقت بالإسكندرية ... ثم بعد الإرسال إلى الملوك أخذ في في غزو النصارى ، فأرسل أولاً زيد بن حارثة، وجعفر بن أبي طالب ، وعبد الله بن رواحة في جيش ، فقاتلوا النصارى بمؤتة... فقتل الثلاثة، وأخبر النبي قلي بقتل الثلاثة في اليوم الذي قتلوا فيه،

فَدَخَلَ فِي الإِسْلَامِ مِنَ النَّصَارَى وَغَيْرِهِمْ مَنْ دَخَلَ، فَعَمَدَ النَّصَارَى وَغَيْرِهِمْ مَنْ دَخَلَ، فَعَمَدَ النَّصَارَى بِالشَّام، فَقَتَلُوْا بَعْضَ مَنْ قَدْ أَسْلَمَ مِنْ كُبَرَائِهِمْ بِمَعَان (١).

فَالنَّصَارَى حَارَبُوا الْمُسْلِمِيْنَ أَوَّلاً ، وَقَتَلُوْا مَنْ أَسْلَمَ مِنْهُمْ بَغْيَاً وَظُلْمًا، وَإِلَّا فَرُسُلُهَ أَرْسَلَهُمْ يَدْعُوْنَ النَّاسَ إِلَى الإِسْلَام طَوْعَاً

وأخبر أنه أخذ الراية خالد بن الوليد ففتح الله على يديه) ، وقال أيضاً في الموضع السابق (٢/ ٢٠) : (فإن النبي لما رجع من الحديبية أرسل رسله إلى أهل الأرض ، فبعث إلى ملوك العرب باليمن والحجاز والشام والعراق ، وأرسل إلى ملوك النصارى بالشام ومصر قبطهم ورومهم وعربهم وغيرهم ، وأرسل إلى الفرس والمجوس ملوك العراق وخراسان ) .

<sup>(</sup>۱) وهو: فروة بن عمرو النافرة الجذامي ثم النفاثي ، بعث إلى رسول الله رسولاً بإسلامه ،وأهدى له بغلة بيضاء، وكان فروة عاملاً للروم على من يليهم من العرب ، وكان منزله معان وما حولها من أرض الشام، فلما بلغ الروم ذلك من إسلامه طلبوه حتى أخذوه، فحبسوه عندهم ، ثم قتلوه . انظر : تاريخ دمشق (۲۷۰/٤۸) ، والبداية والنهاية (٥/ ٨٦) ، والإصابة (٥/ ٣٨٦) .

لاكَرْهَا، فَلَمْ يُكْرِهْ أَحَداً عَلَى الإِسْلَامِ(١).

فَلَمَّا بَدَأَهُ النَّصَارَى بِقَتْلِ الْمُسْلِمِيْنَ أَرْسَلَ سَرِيَّةً أَمَّرَ عَلَيْهَا زَيْدَ بِنَ حَارِثَةَ، ثُمَّ جَعْفَراً ، ثُمَّ ابنَ رَوَاحَةَ ، وَهُوَ أَوُّلُ قِتَالٍ قَاتَلَهُ المُسْلِمُوْنَ لِلنَّصَارَى بِمُؤْتَة مِنْ أَرْضِ الشَّامِ ، واجْتَمَعَ عَلَى أَصْحَابِهِ خَلْقٌ كَثِيْر

قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (٢١٣/١): (ثم صار أكثر أهل الشام وغيرهم مسلمين طوعا لا كرها فإن إكراه أهل الذمة على الإسلام غير جائز، كما قال تعالى سورة البقرة: ﴿ لاَ إِكَرَاهُ فِي الدِينِ مَدَ بَنَيْنَ الرُّسُدُ مِنَ الْفَيْ ﴾). وقال ابن القيم في هداية الحيارى (٢/١١): (ولم يكره أحداً قط على الدين، وإنها كان يقاتل من يحاربه ويقاتله، وأما من سالمه وهادنه فلم يقاتله ولم يكرهه على الدخول في دينه، امتثالاً لأمر ربه سبحانه حيث يقول: ﴿ لاَ إِكَرَاهُ فِي الدِينِ هَدَ بَيْنَ الرُّشُدُ مِنَ الفَيْ ﴾، وهذا نفي في معنى النهي ،أي: لا تكرهوا أحداً على الدين .. والصحيح أن الآية على عمومها في حق كل كافر...ومن تأمل سيرة النبي على تبين له أنه لم يكره أحداً على دينه قط، وأنه إنها قاتل من قاتله، وأما من هادنه فلم يقاتله ما دام مقيهًا على هدنته لم ينقض عهده ؛ بل أمره الله تعالى أن يفي لهم بعهدهم ما استقاموا له، والمقصود: أنه على لم يكره أحداً على الدخول في دينه البتة، وإنها دخل الناس في دينه اختياراً وطوعاً).

مِنَ النَّصَارَى.

وَاسْتُشْهِدَ الأُمْرَاءُ رَضِي اللهُ عَنْهُمْ ، وَأَخَذَ الرَّايَةَ خَالِدُ بنُ الوَلِيْدِ، وَكَانَ خَالِدٌ قَدْ أَسْلَمَ بَعْدَ صُلْحِ الحُدَيْبِيَةَ هُوَ ، وَعَمْرُو بنُ العَاصِ ، وَكَانَ خَالِدٌ قَدْ أَسْلَمَ بَعْدَ صُلْحِ الحُدَيْبِيَةَ هُوَ ، وَعَمْرُو بنُ العَاصِ ، وَعُثْمَانُ بنُ طَلْحَةَ ، فَسَلَّمَ اللهُ المُسْلِمِيْنَ، وَرَجَعُوْا(١) ، وَهَذَا قَبْلَ فَتْحِ مَكَّةَ ، وَبَعْدَ خَيْبَرِ.



<sup>(</sup>۱) هذه القصة أخرجها البخاري (ح/۱۱۸۹) وغيره من حديث أنس رضي الله عنه.

#### [مُعَاهَدَةُ الكُفَّارِ وَمُهَادَنَتُهُم]

ثُمَّ تَكَلَّمَ عَلَى أَوُّلِ سُوْرَةِ بَرَاءَة ، ثُمَّ قَالَ:

فَدَلَّتْ الْآيَاتُ عَلَى أَنَّ البَرَاءَةَ كَانَتْ إِلَى المُعَاهَدِيْنَ الَّذَيْنَ لَمُمْ عَهْدٌ مُطْلَقٌ غَيْرُ مُؤَقَّتٍ ، أَوْ كَانَ مُؤَقَّتًا وَلَمْ يُوفُوا بِمُوْجِبِهِ ، بَلْ نَقَضُوْهِ (١٠).

المشركين كانوا على نوعين: نوع لهم عهد مطلق غير مؤقت، وهو عقد جائز غير المشركين كانوا على نوعين: نوع لهم عهد مطلق غير مؤقت، وهو عقد جائز غير لازم، ونوع لهم عهد مؤقت ، فأمر الله رسوله أن ينبذ إلى المشركين أهل العهد المطلق ؛ لأنه هذا العهد جائز غير لازم، وأمره أن يسيرهم أربعة أشهر ومن كان له عهد مؤقت فهو عهد لازم ، فأمره الله أن يوفي له إذا كان مؤقتاً، وقد ذهب بعض الفقهاء إلى الهدنة لا تجوز إلا مؤقتة ، وذهب بعضهم إلى أنه يجوز للإمام أن يفسخ الهدنة مع قيامهم بالواجب ، والصواب هو القول الثالث ، وهو أنها تجوز مطلقة ومؤقتة ، فأما المطلقة فجائزة غير لازمة يخير بين إمضائها وبين نقضها، والمؤقتة لازمة) . وقال أيضاً في الفتاوى (۲۹/ ۱٤٠): (وأما قوله سبحانه: هرَرَانَةٌ يَنَ اللهِ وَرَسُولِةٍ إِلَى النَّينَ عَنهَدَمُ مِن المُشْرِكِينَ في فتلك عهود جائزة لا لازمة، فإنها كانت مطلقة وكان مخيراً بين إمضائها ونقضها كالوكالة ونحوها، ومن قال من

#### وَهُنَا لِلْفُقَهَاءِ ثَلَاثَةُ أَقُوالٍ:

قِيْلَ: الْاَيَجُوْزُ الْعَهْدُ الْمُطْلَقُ ، كَمَا يَقُوْلُهُ الشَّافِعِيُّ فِي قَوْلٍ ، وَطَائِفَةٌ مِنْ أَصْحَابِ أَحْمَدَ، وَهَؤُلاءِ يَقُوْلُوْنَ: إِنَّمَا قَالَ النَّبِيُّ عَيَّا لِلْيَهُوْدِ (الْقَرِّكُمْ مَا أَقَرَّكُم اللهُ) (١) وَلاَنَّ الوَحَيَّ كَانَ يَنْزِلُ.

الفقهاء من أصحابنا وغيرهم: إن الهدنة لا تصلح إلا مؤقتة. فقوله مع أنه نحالف لأصول أحمد يرده القرآن وترده سنة رسول الله على أكثر المعاهدين، فإنه لم يوقت معهم وقتاً ، فأما من كان من عهده موقتاً فلم يبح له نقضه )، وقال أيضاً في الصفدية (٢/ ٣٢٠): (وقد ظن طائفة من الفقهاء أنه لا يجوز أن يعاهد الكفار إلا إلى أجل مسمى ، ثم اضطربوا، فقال: بعضهم يجوز نقضه ولا يكون لازماً. وقال بعضهم: بل يكون لازماً لاينقضي ، واضطربوا في نبذ النبي العهد، والصحيح: أنه يجوز العهد مطلقاً ومؤجلاً ، فإن كان مؤجلاً كان لازماً لا يجوز نقضه . . . وإن كان مطلقاً لم يكن لازماً، فإن العقود اللازمة لا تكون مؤبدة، كالشركة والوكالة، وغير ذلك).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (ح/۲۲۱۳) ، ومسلم (ح/ ۱۵۵۱) عن ابن عن عمر رضي الله عنها .

ثُمَّ العَهْدُ المُؤَقَّت قَدْ يَجُوْزُ لِلإِمَامِ أَنْ يُنْقُضَهُ بِلا سَبِبٍ ، كَمَا يُحْكَى عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ ، وَهَوُلاءِ قَدْ يَحْتَجُّوْنْ بِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَإِمَّا تَعَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَآءٍ ﴾.

فَإِنَّ هَؤُلِاءِ عَهْدُهُمْ كَانَ مُوَقَّتَاً ، وَنَقَضَهُ(١).

وَالثَّالَثُ : وَهُوَ قَوْلُ الأَكْثَرِيْنَ أَنَّهُ يَجُوْزُ المُطْلَقُ وَالْمُؤَقَّتُ ، وَأَنَّ المُؤَقَّتَ : لأَزِمٌ مِنَ الطَّرَفَيْنِ يَجِبُ الوَفَاءُ بِهِ ، مَالَمْ يَنْقُضُهُ العَدَوُّ ، وَلِمَا المُؤَقَّتَ : لأَزِمٌ مِنَ الطَّرَفَيْنِ يَجِبُ الوَفَاءُ بِهِ ، مَالَمْ يَنْقُضُهُ العَدَوُّ ، وَلِمَا يَجِبُ مِن الوَفَاءُ بِسَائِرِ العُهُوْدِ اللَّازِمَة.

وَأَمَّا الْمُطْلَقُ : فَهُو عَقْدٌ جَائِزٌ ، إِنْ شَاءَ فَسَخَهُ ، وَإِنْ شَاءَ لَمْ يَفْسَخْهُ ، كَمَا فِي العُقُودِ الجَائِزَةِ ، كَالوَكَالَةِ، وَالشَّرِكَةِ ، وَنَحْوِ ذَلِكَ.

وَهَذَا هُوَ القَوْلُ الأَخَرُ فِي مَذْهَبِ أَحْمَدَ ، وَهُوَ قَوْلُ الشَّافِعِيِّ،

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في أحكام أهل الذمة (٢/ ٨٨٣): (والآية حجة عليهم ؛ لأنه إنها أباح نبذ عهدهم إليهم إذا خاف منهم خيانة، فإذا لم يخف منهم خيانة لم يجز النبذ إليهم؛ بل مفهوم هذه الآية مطابق لمنطوق تلك).

وَالآَيَةُ تَدُلُّ عَلَى هَذَا القَوْلِ .

فَإِنَّ اللهَ أَمَرَهُ بِنَبْذِ العُهُوْدِ إِلَّا مَنْ كَانَ لَهُ عَهْدٌ إِلَى مُدَّةٍ ، ثُمَّ وَفَى بِمُوْجَبِهِ ، فَلَمْ يَنْقُضْهُ شَيْئًا وَلَاأَعَانَ عِدُوَّ العَهْدُ ، فَلَمْ يَنْقُضْهُ شَيْئًا وَلَاأَعَانَ عَدُوَّ الْأَنْ.

وَأَمَّا قَوْلُهُ: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَنْدِذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَآءٍ ﴾ فَتِلْكَ فِي سُوْرَةِ الأَنْفَالِ ، وَهِي مُتَقَدِّمَةٌ ، وَنَحْوَ ذَلِكَ فِي العُهُوْدِ الْمُطْلَقَةِ مَتَى خَافَ مِنْهُمْ خِيَانَةً ، فَإِنَّهُ يَنْبِذ إلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ (١) ، وَلاَ يَجُوْزُ مَتَى خَافَ مِنْهُمْ خِيَانَةً ، فَإِنَّهُ يَنْبِذ إلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ (١) ، وَلاَ يَجُوْزُ أَخُذُهُمْ بَغْتَةً ، فَإِنَّهُمْ يَعْتَقِدُوْنَ أَنَّهُمْ آمِنُوْنَ .

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في أحكام أهل الذمة ( ٢/ ٨٨٢): (والمقصود:أن الله سبحانه قسم المشركين في هذه السورة إلى ثلاثة أقسام الأول: أهل عهد مؤقت لهم مدة، وهم مقيمون على الوفاء بعهدهم لم ينقصوا المسلمين شيئاً مما شرطوا لهم، ولم يظاهروا عليهم أحداً، فأمرهم بأن يوفوا لهم بعهدهم ما داموا كذلك ..الخ)

 <sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۲۹/ ۲۹): (فإنها أباح النبذ عند ظهور أمارات الخيانة؛ لأنه المحذور من جهتهم).

وَأَمَّا العُقُوْدُ اللَّازِمَة : هَلْ يَجُوْزُ فَسْخُهَا بِمُجَرَّدِ خَوْفِ الجِيَانَةِ؟ هَذَا فِيْهِ قَوْلَانِ ، وَالأَظْهَرُ : أَنَّهُ لَا يَجُوْزُ (١) ؛ لَأَنَّ سُوْرَةَ بَرَاءَة تُوْجِبُ الوَفَاء (٢).



<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى الكبرى (٤/ ٦١٣): (باب الهدنة: ويجوز عقدها مطلقاً ومؤقتاً، والمؤقت لازم من الطرفين يجب الوفاء به ما لم ينقضه العدو، ولا ينقض بمجرد خوف الخيانة في أظهر قولي العلماء ، وأما المطلق فهو عقد جائز يعمل الإمام فيه بالمصلحة).

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم في أحكام أهل الذمة (٢/ ٨٩٢): (فإذا علم أن المعاهدين يتناول النوعين، وأن الله أمر بنبذ العهد الذي ليس بعقد لازم، وأمر بالوفاء بالعهد اللازم كان في هذا إقرار للقرآن على ما دل عليه ،ووافقته عليه السنة ،وأصول الشرع ،ومصالح الإسلام ،والله المستعان).

### [الْمُرَادُ بِالْأَشْهُرِ الْحُرُمِ]

#### إِلَى أَنْ قَالَ:

وَالْمُرَادُ بِالْأَشْهُرِ الحُرُمِ فِي قَوْلِهِ ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ ﴾ هِيَ أَشْهُرُ السَّنَةُ وَالسُّنَّةُ. أَشْهُرُ السِّيَاحَة عِنْدَ جُمْهُوْرِ العُلَهَاءِ(١) ، وَعَلَيْهِ يَدَلُّ الكِتَابُ والسُّنَّةُ.

وَظَنَّ طَائِفَةٌ: أَنَّهَا الحُرُمُ الثَّلَاثَةُ وَرَجَبٌ ،وَنُقِلَ هَذَا عَنْ أَحْمَد، وَظَنَّ طَائِفَةٌ: أَنَّهَا الحُرُمُ الثَّلَاثَةُ وَرَجَبٌ ،وَنُقِلَ هَذَا عَنْ أَحْمَد، وَقَلْكَ لَيْسَتْ مُتْصِلَةٌ؛ بَلْ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (۸/ ۱۳ ٥- ٥١٤): (هذه الحرم المذكورة في قوله: فوله: فول

هِيَ ثَلاَثَةٌ سَرْدٌ ، وَوَاحِدٌ فَرْدُ<sup>(۱)</sup> ، وَهُوَ قَدْ ذَكَرَ فِي هَذِهِ أَشْهُرَ السِّيَاحَةِ فَلَائِدٌ أَنَّ يَذْكُرَ الحُكْمَ إِذَا انْقَضَتْ ، فَقَالَ : ﴿ فَإِذَا انسَلَحَ ٱلأَشَهُرُ ٱلحُرُمُ فَلَائِدٌ أَنَّ يَذْكُرَ الحُكْمَ إِذَا انْقَضَتْ ، فَقَالَ : ﴿ فَإِذَا انسَلَحَ ٱلأَشَهُرُ ٱلحُرُمُ فَلَائِدٌ أَلَانَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ .

### إِلَى أَنْ قَالَ :

فَلَمْ يَبْقَ مِنْ أُولَئِكَ الْمُشْرِكَيْنَ طَائِفَةٌ تُقَاتِلُ البَّنَّةَ ، بَلْ قَهَرَ جَمِيْعَ الْمُشْرَكَيْنَ وَ[مَنْ] لَاعَهْدَ لَهَمْ ، وَهُمْ مِنْ أَهْلِ القِتَالِ، فَلِهَذَا قَالَ: ﴿ فَإِذَا السَّلَخَ اللَّشُمْرُ لَكُنْ مُ فَأَقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَأَحْمُرُوهُمُ اللَّشَهُرُ الْحُرُمُ فَأَقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَأَصْرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدِ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في زاد المعاد (٣/ ١٦٠-١٦١): (الحرم ههنا هي أشهر التسيير، أولها يوم الأذان، وهو اليوم العاشر من ذي الحجة، وهو يوم الحج الأكبر الذي وقع فيه التأذين بذلك، وآخرها العاشر من ربيع الآخر، وليست هي الأربعة المذكورة في قوله: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا في كِتَبِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ الشَّهَوَرَ وَاللهُ مَن ربيع الآخر، وثلاثة سرد: رجب، السَّمَونَ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُ حُرُمٌ ﴾ ،فإن تلك واحد فرد، وثلاثة سرد: رجب، وذو المقعدة، وذو الحجة، والمحرم)

وَلَمْ يَقُلْ: فَقَاتِلُوْهُمْ، فَإِنَّهُ لَمْ يَكُنْ فِيْهِمْ طَائِفَةٌ ثُقَاتِلُ('' ، بَلْ أَمَرَ بِقَتْلِهِمْ حَيْثُ وُجِدُوْا وأَخْذِهِمْ، وَهُوَ الأَسْرُ، وَحَصْرِهِمْ فِي أَمْكِنَتِهِمْ، وَهُوَ الأَسْرُ، وَحَصْرِهِمْ فِي أَمْكِنَتِهِمْ، كَمَا حَصَرَ أَهْلَ الطَّائِف.

ثُمَّ قَالَ : ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَءَانَوُا الرَّكَوةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ وَلَمْ يَقُلُ : قَاتِلُوهُمْ حَتَّى يُقِيْمُوا الصَّلَاةِ (٢) ؛ إِذْ لَمْ يَكُنْ هُنَاكَ مَنْ يُقَاتِلْ،

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۹۷ هـ ۵۹۸): (قال تعالى: ﴿ فَإِذَا اَنسَلَخَ اَلاَثَهُمُ المُرُمُ المُرُمُ المُرُمُ المَرُمُ المَرْمُ الروم عام تبوك فَاقَنْلُوا المُشْرِكِينَ ﴾ الآية ... ولهذا غزا النبي على النصارى بأرض الروم عام تبوك سنة تسع، وإنها أمكنه غزو النصارى لما اطمأن من جهة مشركى العرب، وعلم أنه لا خوف على الاسلام منهم ؛ ولهذا لم يأذن لأحد ممن يصلح للقتال ... لأنه لم يكن حينئذ بأرض العرب، لابمكة ولابنجد ونحوهما، من يقاتل أهل دار الإسلام مكة والمدينة وغيرهما، ولا يخيفهم).

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (۸/ ٥٠٥ ـ ٥١٠): (وهؤلاء وجد فيهم أحد الأمرين القتال أو الإسلام، وهو سبحانه لم يقل: (تقاتلونهم أو يسلمون) إلى أن يسلموا ، ولا قال: (قاتلوهم حتى يسلموا) ؛ بل وصفهم بأنهم يقاتلون أو يسلمون، ثم إذا قوتلوا فإنهم يقاتلون كما أمر الله حتى يعطوا الجزية عن يد وهم

وَإِنَّمَا أَمَرَ بِقَتْلِهِمْ وَأَخْذِهِمْ وَحَصْرِهِمْ ؛ لأَنَّهُمْ مُشْرِكُوْنَ مِنْ أَهْلِ القِّتَالِ، وَلَوْ قَدِرُوْا عَلَى فَسَادِ الدِّيْنِ وَأَهْلِهِ لَفَعَلُوْا ذَلِكَ.

إلى أن قال رحمه الله:

صاغرون) ، وقال أيضاً في الموضع السابق (٨/ ٥١٥) : (وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا السَلَخَ الْأَنْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ وَغُدُوهُمْ وَاَحْصُرُوهُمْ وَاَقْمُدُوا لَهُمْ كُلَّ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ وَغُدُوهُمْ وَاَقْمُدُوا لَهُمْ كُلَّ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنّمُوهُمْ وَغُدُوهُمْ وَاَقْمُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدِ . وقال : (فإن تابوا)، ولم يقل : قاتلوهم حتى يتوبوا) . وقال أيضاً في الصفدية (١/ ٣٢١) : (وكانوا قد دعوا عام الحديبية إلى قتال من يقاتل أو يعاهد، وبعد ذلك يدعون إلى قتال من يقاتلون أو يسلمون ، ولم يقل أو يسلموا، فإنه كان يكون المعنى حتى يسلموا ، وقتالهم لا يجب إلى هذه الغاية).

# [الجِزْيَةَ تُؤْخَذُ مِنْ جَمِيْع الكُفَّارِ]

ثُمَّ إِنَّهُ بَعْدَ أَنْ ذَكَرَ أَمْرَ الْمُشْرِكِيْنَ قَالَ: ﴿ قَائِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اللَّهِ وَلَا إِنَّهُ مِعْدَ أَنْ ذَكَرَ أَمْرَ الْمُشْرِكِيْنَ قَالَ: ﴿ قَائِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اللَّهِ وَلَا إِلَيْهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلِا إِلْهُ وَلِا إِلَيْهُ وَلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَا إِلَيْهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا إِلَيْهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا إِلَيْهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا إِلَيْهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا

فَذَكَرَ قِتَالَ النَّصَارَى، وَتَخْصِيْصُهُمْ بِالذِّكْرِ لاَيَجُوْزُ أَنْ يَكُوْنَ لِاَخْتِصَاصِهِمْ بِالخُكْمِ(١) ، فَإِنَّهُ يَجُوْزُ قِتَالُ اليَهُوْدِ وَالمَجُوْسِ بِالنَّصِ

# وَالْإِجْمَاعِ حَتَّى يُعْطُوا الجِزْيَةَ ، وَهَذَا قَوْلُ جُمْهُوْرِ العُلَمَاءِ(١).

قال شيخ الإسلام في السياسة الشرعية ص(١٠٦) : (فأما أهل الكتاب والمجوس فيقاتلون حتى يسلموا أو يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ، ومن سواهم فقد اختلف الفقهاء في أخذ الجزية منهم ) . وقال أيضاً في الصفدية (٢/ ٣٢١) : (العلماء مختلفون بعد نزول آية الجزية هل تؤخذ من أهل الكتاب ومن له شبهة كتاب دون غيره، أو تؤخذ من كل كافر جازت معاهدته، والنبي عَلَيْ إنها لم يأخذها من العرب؛ لأن قتالهم كان قبل نزول آية الجزية أو يستثنى مشركو العرب ، فيها ثلاثة أقوال للعلماء مشهورة ، والجمهور يجوزون أخذها من مشركى الهند والترك وغيرهم من أصناف العجم، كما يجوز الجميع معاهدة هؤلاء عند الحاجة أو المصلحة ) ، وقال شيخ الإسلام في منهاجه (٨/ ٥١٤) : (ولما أمر الله بقتال أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون، أخذ النبي عليه الجزية من المجوس، واتفق المسلمون على أخذها من أهل الكتاب والمجوس ،وتنازع العلماء في سائر الكفار على ثلاثة أقوال: فقيل : جميعهم يقاتلون بعد ذلك حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون إذا لم يسلموا ، وهذا قول مالك ،وقيل : يستثنى من ذلك مشركوا العرب وهو قول أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه ، وقيل: ذلك مخصوص بأهل الكتاب ،ومن له شبهة

وَبَعْضُهُمْ يَقُوْلُ: إِنَّمَا تُؤْخَذُ مِمَّنْ لَهُ كِتَابٌ ، وَأَنَّ اللَّجُوْسَ لَهُمْ كِتَابٌ مُبَدَّلٌ ، أَوْ لَهُمْ شُبْهَةُ كِتَابِ ، وَأَنَّ آيَةَ بَرَاءَة تَقْتَضِي التَّخْصِيْص.

وَلَيْسَ كَذَلِكَ ، بَلْ هِيَ تَدُلُّ عَلَى أَنَّ هَؤُلَاءِ إِذَا وَجَبَ قِتَالْهُمْ حَتَّى يُعْطُوْا الْجِزْيَة ، فَغَيْرُهُمْ مِنَ الكُفَّارِ أَوْلَى ، فَعْطُوْا الْجِزْيَة ، فَغَيْرُهُمْ مِنَ الكُفَّارِ أَوْلَى ، فَإِنَّ الْمُشْرِكِيْنَ وَالمَجُوْسَ شَرٌ مِنْهُمْ ، وَاليَهُوْدَ أَشَدُّ عَدَاوَةً لِلْمُسْلِمِيْنَ مِنْهُمْ ، وَاليَهُوْدَ أَشَدُّ عَدَاوَةً لِلْمُسْلِمِيْنَ مِنْهُمْ ، وَاليَهُوْدَ أَشَدُّ عَدَاوَةً لِلْمُسْلِمِيْنَ مِنْهُمْ ، كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى:

وَلَتَجِدَنَ أَشَدَ ٱلنَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْمَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشَرَكُوا الْمَارُوا الْمَركُولُ وَلَاَيْنِ الْمَارَى الْمَاركُولُ اللَّذِينَ وَاللَّذِينَ وَالْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالِكُولُ الْمَالِكُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُلْكِلُولُ الْمُلْكِلُولُ اللَّهِ الْمَالُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكِلُولُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ اللللْمُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فَإِذَا كَانَ هَؤُلَاءِ إِذَا كَانُوْا مُتَحَارِبِيْنَ وَجَبَ قِتَالُهُمْ حَتَّى يُعْطُوْا الْجِزْيَةَ، فَغَيْرُهُمْ أَوْلَى(') إِذَا كَانَ مُحَارِبَاً أَنْ يُقَاتَلَ حَتَّى يُعْطِي الجِزْيَةَ.

كتاب ، وهو قول الشافعي وأحمد في رواية أخرى عنه، والقول الأول والثاني متفقان في المعنى).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (٨/ ٥١٦): (ونهى عن معاهدتهم؛ بل جزية كما كان الأمر أولاً ، وكان هذا تنبيهاً على أن من هو دونهم من المشركين أولى أن

وَعَلَى هَذَا حَدَيْثُ بُرَيْدَةَ بنِ الْحَصَيْبِ الأَسْلَمِي الَّذِي فِي صَحِيْحِ مُسْلِمٍ قَالَ: (كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ إِذَا أُمَّرَ أُمِيْرًا عَلَى سَرِيَّةٍ أَوْ جَيْشٍ أَوْصَاهُ فِي خَاصَّةِ نَفْسِهِ بِتَقْوَى الله ، وَمَنْ مَعَهُ مِنَ المُسْلِمِيْنَ خَيراً. ثُمَّ قَالَ:

أُغْزُوْا بِاسْمِ اللهِ ، فِي سَبِيْلِ اللهِ ، قَاتِلُوْا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ ، أُغْزُوْا، وَلَا تَغْدُرُوْا ، وَلَا تُعْدُرُوا وَلِيْدَا ، وَإِذَا لَقِيْتَ عَدُوّكَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلَاثَةِ خِصَالٍ أَوْ خِلَالٍ: فَأَيَّتُهُنَّ مَا أَجَابُوْكَ فَأَقْبَلْ مِنْهُمْ ، وَكُفَّ عَنْهُمْ ، ثُمَّ أَدْعُهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَأَقْبَلْ مِنْهُمْ ، وَكُفَّ عَنْهُمْ . ثُمَّ أَدْعُهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَأَقْبَلْ مِنْهُمْ ، وَكُفَّ عَنْهُمْ .

لايهادن بغير جزية ؛بل يقاتل حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون... فلما نزلت براءة أمره فيها بنبذ هذه العهود المطلقة، وأمره أن يقاتل أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية ، فغيرهم أولى أن يقاتلوا ولا يعاهدوا).

يَجْرِي عَلَيْهِمْ حُكْمُ اللهِ الَّذِي يَجْرِي عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ، وَلَا يَكُوْنُ لَهُمْ فِي الْغَنِيْمَةَ وَالْفَيءِ شَيْءٌ ، إَلَّا أَنْ يُجَاهِدُوْا مَعَ الْمُسْلِمِيْنَ ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَلَهُمْ الْجِزَيَةُ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوْكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِالله وَقَاتِلْهُمْ )(1) وَذَكَرَ الحَدِيْثَ.

وَلَمْ يَكُنْ فِي الْحَدِيْثِ قِتَالُ مَصَافَّة ، هَذَا ـ وَاللهُ أَعْلَمُ ـ لَأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ قَدْ بَقِى طَائِفَةٌ مُمْتَنِعَةٌ تُقَاتِلُ مَصَافَّة (٢) ، وَإِنَّمَا لَجَأَ الْكُفَّارُ إِلَى حُصُونِهِمْ فَكَانُوْ الْحُصَرُ وَنَ ، وَهُوَ الْمُحْصَرُ الَّذِي ذَكَرَهُ.

وَقَدْ بَيَّنَ فِي هَذَا الْحَدِيْثِ أَنَّ الْمُحْصُورَ:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (ح/ ١٧٣١) من حديث بريدة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (٤/٣/٤) بعد أن ذكر حديث بريدة هذا وحديث سعد بن معاذ (فدل هذان الحديثان الصحيحان على أن لله حكماً معيناً فيها يكون ولي الأمر مخيراً فيه تخيير مصلحة .. فها كان من باب القتال فهو أولى أن يكون أحد الأمرين أحب إلى الله ورسوله إما فعله وإما تركه ، ويتبين ذلك بالمصلحة والمفسدة ، والقتال إنها يكون لطائفة ممتنعة، فلو بغت ثم أجابت إلى الصلح بالعدل لم تكن ممتنعة فلم يجز قتالها).

- \* إِمَّا أَنْ يُسْلِمَ وَيُهَاجِرَ.
- \* أَوْ يُسْلِمَ وَيَكُوْنُ أَعْرَابِيّاً غَيْرَ مُهَاجِرٍ.
- \* أَوْ يُعْطِيَ الجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُوَ صَاغِرٌ.

فَإِنْ امْتَنَعَ مِنَ الثَّلَاثِ قُوْتِلَ ، وَبُرَيْدَةُ مِمَّنْ ذَهَبَ مَعَ عَلِيٍّ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيًّ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيًّ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيًّ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيًّ فِي الْلَمَنِ وَسَبَى وَغَنِمَ ، وَقَدِمَ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيْ فِي اللَّمَنِ وَسَبَى وَغَنِمَ ، وَقَدِمَ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيْ فَرَّقَ فِي حَجَّةِ الوَدَاعِ ، فَلَمْ يُذْكُرْ فِي شَيءٍ مِنَ الأَحَادِيْثِ أَنْ النَّبِيَ عَلِيًّ فَرَّقَ فِي أَخْذِ الجِزَيْةِ بَيْنَ كِتَابِيٍّ وَغَيْرِ كِتَابِيٍّ ، وَلَا عَهِدَ ذلك إِلَى عَلِيٍّ وَمُعَاذٍ وَغَيْرِهِمَا، مَعَ عِلْمِهِ بَأَنَّ اليَمَنَ فِيْهِ مُشْرِكُوْنَ، وَفِيْهِ أَهْلُ الكِتَابِ.

وَلَّا أَمَرَ مُعَاذاً أَنْ يَأْخُذَ مِنْ كُلِّ حَالِمٍ دِيْنَارَاً أَوْ عَدْله مَعَافِر (١)، لَمْ يَذْكُرْ فَرْقَاً.

وَالْمَجُوْسُ مِنْ جِنْسِ سَائِرِ الْمُشْرِكِيْنَ لَيْسَ لَمُهُمْ مَزِيَّة يُحْمَدُوْنَ بِهَا،

 <sup>(</sup>۱) معافر : (هي برود باليمن منسوبة إلى معافر، وهي قبيلة باليمن والميم زائدة)
 النهاية في غريب الحديث (٣/ ٢٦٢) مادة : عفر .

وَالْحَدِيْثُ الَّذِي يُرْوَى : «أَنَّهُ كَانَ لَهُمْ كِتَابٌ فَرُفِعَ»(١) ، قَدْ ضَعَّفَهُ أَحْدُد.

وَبِتَقْدِيْرِ صِحْتِهِ: فَالْعَرَبُ كَانُوْا عَلَى دِيْنِ ابْرَاهِيْم، فَلَّمَا صَارُوْا مُشْرِكِيْنَ مَابَقِي يَنْفَعُهُمْ أَجْدَادُهُمْ، وَكَذَلِكَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَوْ نَبَذُوْا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيْلَ لَكَانُوْا كَغَيْرِهِمْ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو يعلى (١/ ٢٥٧) ، والشافعي في مسنده (٢/ ١٣١) ، ومن طريقه ابن زنجويه في الأموال (١/ ١٤٩) ، وأيضاً البيهقي في سننه (٩/ ١٨٨) ، وأخرجه عبدالرزاق (٦/ ٧٠) وأبو يوسف في الخراج ص(١٢٩) عن علي رضي الله عنه. والحديث في سنده أبي سعد البقال ، فيه ضعف؛ لكن قال ابن حجر في الفتح (٦/ ٢٦١) : إسناده حسن .

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۳۲/ ۱۸۹): (فإن قيل: روي عن علي: «أنه كان لهم كتاب فرفع»، قيل هذا الحديث قد ضعفه أحمد وغيره ، وإن صح فإنه إنها يدل على أنه كان لهم كتاب فرفع ، لا أنه الآن بأيديهم كتاب ، وحينئذ فلا يصح أن يدخلوا في لفظ أهل الكتاب؛ إذ ليس بأيديهم كتاب لا مبدل ولا غير مبدل ولا منسوخ ولا غير منسوخ ، ولكن إذا كان لهم كتاب ثم رفع بقي لهم شبهة كتاب،

وَقَدْ بَيَّنَا \_ فِي غَيْرِ هَذَا الْمُوْضِعِ \_ أَنَّ [ دِيْنَ المَرْءِ]('' يُعْتَبَرُ بِنَفْسِهِ لَا بِأَجْدَادِهِ ('')، وَمَا ذُكِرَ فِي قَوْلِهِ: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِ ٱلدِينِ ﴾ يَدَلُّ عَلَى ذَلِكَ، فَإِنَّ

- (۱) مابين المعقوفتين إضافة من المطبوعة ، وفي هامش الأصل كتب : (هكذا بالأصل، ولعله :إن الإنسان معتبر الخ ، فتأمله وحرر) ثم قال الناسخ بعد ذلك : (كذا بهامش الأصل فوضعنا العبارة بين قوسين واقفين داخل الأصل لتنتظم العبارة).
- (۲) وصدق شيخ الإسلام رحمه الله ، فإنه قد أفاض الحديث عن هذه المسألة كما في جموع الفتاوى (۲۲۳/۳۵) ، وأيضاً كما في الفتاوى الكبرى (٤/ ٢١٩) فإنه قال بعد أن فصّل القول في المسألة : (والقول بأن أهل الكتاب المذكورين في القرآن هم من كان أبوه وأجداده في ذلك الدين قبل النسخ والتبديل قول ضعيف ؟بل المقطوع به بأن كون الرجل كتابياً أو غير كتابي هو حكم يستفيده بنفسه لا بنسبه، فكل من تدين بدين أهل الكتاب فهو منهم ، سواء كان أبوه أو جده قد دخل في دينهم أو لم يدخل، وسواء كان دخوله بعد النسخ والتبديل أوقبل ذلك، وهو الثابت المنصوص الصريح عن أحمد، وإن كان بين أصحابه خلاف معروف وهو الثابت بين الصحابة بلا نزاع بينهم، وذكر الطحاوي أن هذا إجماع قديم). وقال أيضاً في درء تعارض المعقل والنقل (٩/ ٢٠٨) : (جمهور العلماء كمالك وأبي حنيفة وأحمد درء تعارض المعقل والنقل (٩/ ٢٠٨) : (جمهور العلماء كمالك وأبي حنيفة وأحمد

وهذا القدر يؤثر في حقن دمائهم بالجزية إذا قيدت بأهل الكتاب)، ومثله في الفتاوى الكرى (٤/ ٩٤)، وانظر : زاد المعاد (٥/ ٩٢).

أَوْلَادَ الْأَنْصَارِ دَخَلُوا فِي اليَهُوْدِيَّةَ بَعْدَ النَّسْخِ وَالتَبْدِيْلِ ، وَلَعْلَ فِيْهِمْ مَنْ دَخَلَ فِيْهَا بَعْدَ مَبْعَثِ النَّبِيِّ عَلَيْقٍ .

وَقَدْ رُوِيَ : «أَنَّهُ كَانَ مِنْ أَبْنَاءِ الأَنْصَارِ مَنْ دَخَلَ مَعَ النَّضِيْرِ حِيْنَئِذٍ، وَكَانَ فِيْهِمْ عَرَبٌ»، وَمَعَ هَذَا فَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ جَعَلَ الجَمِيْعَ أَهْلَ حِيْنَئِذٍ، وَكَانَ فِيْهِمْ عَرَبٌ»، وَمَعَ هَذَا فَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ جَعَلَ الجَمِيْعَ أَهْلَ كِتَابٍ، لَمْ يُحَرِّمْ ذَبِيْحَةَ أَحَدٍ مِنْهُمْ، وَلَااسْتَحَلَّ قَتْلَهُ دُوْنَ مَنْ كَانَ كَتَابٍ، لَمْ يُحَرِّمْ ذَبِيْحَةً أَحَدٍ مِنْهُمْ، وَلَااسْتَحَلَّ قَتْلَهُ دُوْنَ مَنْ كَانَ أَجْدَادُهُ قَدْ دَخَلُوْا فِي الدِّيْنِ قَبْلَ النَّسْخِ وَالتَّبْدِيْلِ.

وَالَّذِيْنَ قَالُوْا : (إِنَّ مَنْ دَخَلَ فِي أَهْلِ الكِتَابِ بَعْدَ النَّسْخِ وَالتَّبْدِيْلِ لَا تُعْقَدْ لَمُمْ ذِمَّةٌ وَلَا تُؤْكَلْ ذَبَائِحُهُمْ ) بَنَوْا ذَلِكَ عَلَى أَصْلَيْنِ ضَعِيْفَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: أَنَّ العِبْرَةَ فِي الدِّيْنِ بِدِيْنِ الأَجْدَادِ، وَقَدْ بَيَّنَا أَنَّ هَذَا خِلَافُ الكِّيْنِ الأَجْدَادِ، وَقَدْ بَيَّنَا أَنَّ هَذَا خِلَافُ الكِتَابِ وَالسُّنَّة، وَخِلَافُ قَوْلِ جُمْهُوْرِ العُلْمَاءِ: مَالِكِ، وَأَبِي خِلَافُ الكِتَابِ وَالسُّنَّة، وَخِلَافُ قَوْلِ جُمْهُوْرِ العُلْمَاءِ: مَالِكِ، وَأَبِي حَنِيْفَة ، وَأَحْمَدَ، وَغَيْرِهِمْ (۱)، وَلَكِنْ هَذَا قَالَهُ طَائِفَةٌ مِنْ أَصْحَابِ أَحْمَدَ عَنِيْفَة ، وَأَحْمَد ، وَغَيْرِهِمْ (۱)، وَلَكِنْ هَذَا قَالَهُ طَائِفَةٌ مِنْ أَصْحَابِ أَحْمَد

في المنصوص عنه على أن الاعتبار بنفس الرجل لا بنسبه ، كما دل على ذلك الكتاب والسنة ،وإجماع الصحابة).

<sup>(</sup>١) انظر غبر مأمور التعليق السابق.

، مُوَافَقَةً لِلشَّافِعِيِّ ، وَأَخَذَهُ الشُّافِعِيُّ عَنْ عَطَاءٍ، وَقَدْ بَسَطْنَا الكَلَامَ عَلَى ذَلِكَ فِي غَيْرِ هَذَا المَوْضِع (۱).

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (٣٥/ ٢١٩): (تنازع فيه علماء المسلمين أهل السنة والجماعة ... على قولين للعلماء، فالقول الأول: هو قول جمهور المسلمين من السلف والخلف وهو مذهب ابي حنيفة ومالك ،وأحد القولين في مذهب أحمد بل هو المنصوص عنه صريحاً. والثاني: قول الشافعي ، وطائفة من أصحاب أحمد. وأصل هذا القول:أن علياً وابن عباس تنازعا في ذبائح بني تغلب ...وقد روى معنى قول إبن عباس عن عمر بن الخطاب،فمن العلماء من رجح قول عمر وابن عباس ،وهو قول الجمهور كأبي حنيفة ومالك وأحمد في إحدى الروايتين عنه ،وصححها طائفة من أصحابه ؛بل هي آخر قوليه؛ بل عامة المسلمين من الصحابة والتابعين وتابعيهم على هذا القول، وقال أبو بكر الأثرم ما علمت أحداً من أصحاب النبي ﷺ كرهه إلا علياً، وهذا قول جماهر فقهاء الحجاز والعراق وفقهاء الحديث والرأى كالحسن،وابراهيم النخعي ، والزهري وغيرهم ،وهو الذي نقله عن أحمد أكثر أصحابه، وقال ابراهيم بن الحارث : كان آخر قول أحمد على أنه لا يرى بذبائحهم بأساً، ومن العلماء من رجح قول على، وهو قول الشافعي وأحمد في إحدى الروايتين عنه ...والحق مذهب الجمهور كأبي حنيفة

وَالْأَصْلُ النَّانِي: أَنَّ الجِزْيَةَ لَا تُقْبَلُ مِنْ غَيْرِ أَهْلِ الكِتَابِ، وَالنَّزَاعُ فِي هَذَا أَشْهَرُ ، لَكِنْ جُمْهُوْرُ العُلَهَاءِ أَيْضَاً عَلَى خِلَافِهِ ، وَعَلَى ذَلِكَ يَدُلُّ الكِتَابُ والسُّنَّةُ.

وَقَدْ تَتَبَعْتُ مَاأَمْكَنَنَي فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ ،فَهَا وَجَدْتُ لَافِي كِتَابٍ وَلَا سُنَّةٍ ،وَلَا شُنَّةٍ ،وَلَا عَنِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الفَرْقَ فِي أَخْذِ الجِزْيَةِ بَيْنَ أَهْلِ الكِتَابِ وَظَيْرِهِمْ .

وَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ قَبْلَ نُزُوْلِ آَيةِ الجِزْيَةِ كَانَ يُقِرُّ الْمُشْرِكِيْنَ وَأَهْلَ الْكَيْهُوْدَ بِلَا جِزْيَةٍ ، وَاسْتَمَرُّوْا عَلَى ذَلِكَ إَلَى الْكِتَابِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ومالك ، وماأعلم للقول الآخر قدوة من السلف).وانظر : الفتاوى (٣٥/ ٢١٩\_ ٢٣٢) ، وأيضاً في الفتاوى الكبرى (٢/ ١٨٤\_١٩٣) .

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۱۹/۲۳): (ولم يكن النبي ضرب الجزية على أحد من اليهود بالمدينة ولا بخيبر؛ بل حاربهم قبل نزول آية الجزية ،وأقر اليهود

الجِزْيَة كَانَ فِيْهَا: أَنَّ المُحَارِبِيْنَ لايُعْقَدْ لَمَّمْ عَهْدٌ إِلَّا بِالصَّغَارِ وَالجِزْيَةِ، وَرُفِعَ بِذَلِكَ مَاكَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ يَعْقِدُهُ لِأَهْلِ الكِتَابِ وَغَيْرِهِمْ مِنَ العَهْدِ؛ لِكَوْنِ الإِسْلَام إِذْ ذَاكَ كَانَ ضَعِيْفًا (۱).

بخيبر فلاحين بلا جزية إلى أن أجلاهم عمر؛ لأنهم كانوا مهادنين له، وكانوا فلاحين في الأرض فأقرهم لحاجة المسلمين إليهم، ثم أمر بإجلائهم قبل موته).

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: (يكون الإسلام إذا كان ضعيفاً).

## [ مُقَارَنَةٌ بَيْنَ شِرْكِ المَجُوْسِ وَشِرْكِ العَرَبِ]

وَمِمَّا يُبِيِّنُ الْأَمْرَ فِي ذَلِكَ: أَنَّ المَجُوْسَ هُمْ فِي التَّوْحِيْدِ أَعْظَمَ شِرْكَا مِنْ مُشْرِكِي العَرَبِ كَانُوْا مُقِرِّيْنَ بَأَنْ خَالِقَ العَالَمِ مِنْ مُشْرِكِي العَرَبِ كَانُوْا مُقِرِّيْنَ بَأَنْ خَالِقَ العَالَمِ وَاحِدٌ ، كَمَا أَخْبَرَ اللهُ بِذَلِكَ عَنْهُمْ فِي غَيْرِ مَوْضِعٍ ، وَلَمْ يَكُونُوا يَقُولُونَ: إِنَّ لِلْعَالَمِ صَانِعَيْنِ ، وَهُمْ وَإِنْ كَانَ فِيْهِمْ مَنْ جَعَلَ لله أَوْلَاداً ، وَقَالُوا: إِنَّ لِلْعَالَمِ صَانِعَيْنِ ، وَهُمْ وَإِنْ كَانَ فِيْهِمْ مَنْ جَعَلَ لله أَوْلَاداً ، وَقَالُوا: (اللَّكَرِيُكَةُ بَنَاتُ الله) ، فَلَمْ يَكُونُوا يَقُولُونَ : (إِنَّ اللَّائِكَةَ يَخْلُقُونَ اللهَ خَالِقُ كِلِّ شِيْءٍ، كَمَا ذَكَرَ اللهُ ذَلِكَ مَعَةُ مُهُمْ ، لَكِنْ كَانُوا يَجْعَلُونَ أَنَّ اللهَ خَالِقُ كِلِّ شِيْءٍ، كَمَا ذَكَرَ اللهُ ذَلِكَ عَنْهُمْ ، لَكِنْ كَانُوا يَجْعَلُونَ أَلَى اللهَ خَالِقُ كِلِّ شِيْءٍ، كَمَا ذَكَرَ اللهُ ذَلِكَ عَنْهُمْ ، لَكِنْ كَانُوا يَجْعَلُونَ أَلَى اللهَ خَالِقُ كِلِّ شِيْءٍ، كَمَا ذَكَرَ اللهُ ذَلِكَ عَنْهُمْ ، لَكِنْ كَانُوا يَجْعَلُونَ أَلْوَتَهُمْ شَفْعَاءَ وَقُرْبَانَا ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: هُوَيَعُمُمُ مَا وَلَا يَنْعُمُهُمْ وَيَقُولُونَ هَا مَا لاَيَعْمُومُ مَلَا يَضَمُّ مُعَمُ وَلا يَنَقَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَا مَا لاَ يَضَمُّ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُمُ مَا وَلا يَنْعَمُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوَلاَ مَنْوَلَا اللهُ عَنْوَلَا اللهَ عَنْهُمُ مَا لاَ يَعْمُونُهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوْلَا مَا اللهَ عَنْهُمُ وَلا يَنْعَمُهُمْ وَيَقُولُونَ هَمُ اللّهُ عَلَاكَ عَلَى اللهُ عَنْهُمُ اللهُ ال

وقال تعالى : ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيْ ﴾

وَأَمَّا المَجُوْسُ: فَهُمْ يَقُوْلُوْنَ بِالأَصْلَيْنِ : النُّوْرِ وَالظُّلْمَةِ. وَيَقُوْلُوْنَ بِالأَصْلَيْنِ : الظُّلْمَةُ خَلَقَتْ الشَّرْ ، وَالنُّوْرُ خَلَقَ الخَيْرَ .

وَهُمْ فِي الظُّلْمَةِ قَوْلَانِ:

قِيْلَ: قَدِيْمَةٌ أَزَلِيَّةٌ.

وَقِيْلَ: بَلْ مُحْدَثَةٌ عَنِ النُّوْرِ.

وَقِيْلَ عَنْهُمْ : إِنَّ النُّورَ فَكَّرَ فِكْرَةً رَدِيَّةً، فَحَدَثَتِ الظُّلْمَةُ .

وَهُمْ يَجْعَلُوْنِ الظُّلْمَةَ شَرِيْكَاً للهِ فِي خَلْقِ الْعَالَمِ، فَقَدْ نَقَلُوْا عَنْهُمْ: أَنَّ الظُّلْمَةَ عِنْدَهُمْ هِي الشَّيْطَانِ إِبْلِيْس، فَجَعَلُوْا إِبْلِيْسَ شَرِيكاً للهِ فِي الخَلْقِ، هَذَا عَلَى قَوْلِ مَنْ يَقُوْلُ: الظُّلْمَةُ مُحْدَثَةٌ، وَالقَوْلُ الْآخَرُ: إِنَّهَا قَدِيْمَةٌ أَزَلِيَّةٌ، فَهَذَا أَعْظُمْ شِرَكاً (١).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (۱/ ٣٥١): (وذلك أن المشركين من جميع الأمم لم يكن أحد منهم يقول: إن للمخلوقات خالقين منفصلين متهاثلين في الصفات، فإن هذا لم يقله طائفة معروفة من بني آدم؛ ولكن الثنوية من المجوس ونحوهم يقولون: إن العالم صادر عن أصلين: النور والظلمة، والنور عندهم هو: إله الخير المحمود، والظلمة هي : الإله الشرير المذموم، وبعضهم يقول: إن الظلمة هي الشيطان، وهذا ليجعلوا ما في العالم من الشر صادراً عن يقول: إن الظلمة هي الشيطان، وهذا ليجعلوا ما في العالم من الشر صادراً عن

وَهَذَا الشِّرْكُ لَا يُعْرَفُ فِي العَرِبِ ، بَلْ العَرَبُ كَانَتْ مُقِرَّةً بِأَنَّ اللهَ خَالِقُ كُلِّ شِيْءٍ وَلِهِذَا إِنَّمَا يُذْكُرُ مِثْلُ هَذَا القَوْلِ عَنِ الزَّنَادِقَةِ ، كَمَا ذَكَرَ بَعْضُ المُفَسِّرِيْنَ كَابْنِ السَّائِبِ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَجَعَلُوا بِلَهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُم ﴿ وَجَعَلُوا بِلَهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُم ﴿ وَجَعَلُوا بِلَهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُم ﴿ وَجَعَلُوا بِلَهِ شُرَكَاءَ الْجَنَّ وَخَلَقَهُم ﴿ وَإِبْلِيس فِي الخَلْقِ ، وَخَلَقَهُم ﴿ وَالنَّاسِ فِي الزَّنَادِقَةِ ، اَثْبَتُوا الشِّرْكَةَ لِإِبْلِيس فِي الخَلْقِ ، وَطَلَقُهُم ﴿ وَالنَّاسِ وَالدَّوَابِ وَالأَنْعَامِ ، وَإِبْلِيسُ خَالِقُ الظَّلْمَةَ والسِّبَاعِ وَالحَيَّاتِ وَالعَقَارِبِ (۱).

الظلمة، ومنهم من قال: إن الظلمة قديمة أزليَّة ، مع أنها مذمومة عندهم ليست عائلة للنور ، ومنهم من قال: بل هي حادثة ، وأن النور فكَّر فكرة رديئة، فحدثت الظلمة عن تلك الفكرة الرديئة...وأما مشركو العرب وأمثالهم، فكانوا مقرين بالصانع، وبأنه خلق السموات والأرض ، فكانت عقيدة مشركي العرب خيراً من عقيدة هؤلاء الفلاسفة الدهرية).

<sup>(</sup>۱) هكذا أورده شيخ الإسلام في سبب نزول هذه الآية عن الكلبي ، وذكره هكذا أيضاً كما في الفتاوى (۲۷۱/۱۷) ، وقد أخرج أبوحاتم في تفسيره (٤/ ١٢٥٩)، وأبو الشيخ كما في الدر المنثور (٣/ ٢٤٧) : عن مجاهد قال نزلت هذه الآية في

وَمَعْلُوْمٌ أَنَّ هَذَا القَوْلَ هُوَ مَعْرُوْفٌ عَنِ المَجُوْسِ ، لَيْسَ هُوَ مَعْرُوْفٌ عَنِ المَجُوْسِ ، لَيْسَ هُوَ مَعْرُوْفًا عَنْ مُشْرِكِيِّ العَرَبِ، فَتَبَيَّنَ أَنَّ المَجُوْسَ أَعْظَمُ شِرْكَا مِنْ مُشْرِكِيِّ العَرَبِ وَالهِنْدِ وَنَحْوِهِمْ مَمَّنْ يَقُوْلُ: إِنَّ الله خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ.

وَهُمْ - أَيْضاً - مِنْ عُبَّادِ مَاسِوَى الله ، يَعْبُدُوْنَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ وَهُمْ - أَيْضاً - مِنْ عُبَّادِ مَاسِوَى الله ، يَعْبُدُوْنَا، وَهَذَا عِبَادَةٌ وَالنِّيْرَانَ، وَكَانَتْ لَمُمْ بُيُوْتٌ عَظِيْمَةٌ لِلنَّارِ يَعْبُدُوْنَا، وَهَذَا عِبَادَةٌ لِلْعِلْوِيَاتِ وَالسُّفْلِيَّاتِ مِنْ جِنْسِ إِشْرَاكِ قَوْمِ ابْرَاهِيْمِ الَّذِيْنَ كَانُوا يَعْبُدُوْنَ الأَصْنَامَ الأَرْضِيَّةَ، وَهَذَا الشِّرْكُ أَعْظَمُ يَعْبُدُوْنَ الأَصْنَامَ الأَرْضِيَّةَ، وَهَذَا الشِّرْكُ أَعْظَمُ نَوْعِيْ شِرْكِ أَهْلِ الأَرْضِ.



الزنادقة ( الحمد لله الذي خلق السهاوات والأرض وجعل الظلمات والنور ) قال :قالوا: إن الله لم يخلق الظلمة ولا الخنافس ولا العقارب ... فذكره.

# [أَصْلُ الشِّرْكِ فِي العَالَمِ]

فَإِنَّ الشِّرْكَ أَصْلُهُ نَوْعَانِ(١):

شِرْكُ قَوْمِ نُوْحٍ ، وَكَانَ أَصْلُهُ تَعْظِيْمَ الصَّالِحِيْنَ المَوْتَى وَقُبُوْرَهُمْ وَالعُكُوْ فَهُمْ . وَكَانَ أَصُلُهُ تَعْظِيْمَ الصَّالِحِيْنَ المَوْتَى وَقُبُوْرَهُمْ وَالعُكُوْفَ عَلَيْهَا ، ثُمَّ صَوَّرَوْا تَمَاثِيْلَهُمْ ، ثُمَّ عَبَدُوْهُمْ.

وَهَذَا النَّوْعُ وَاقِعٌ فِي النَّصَارَى ، وَلَكِنْ لَايَصْنَعُوْنَ أَصْنَامَاً

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الرد على المنطقيين (۱/ ۲۸٥): (والشرك في بني آدم أكثره عن أصلين أولها: تعظيم قبور الصالحين، وتصوير تماثيلهم للتبرك بها، وهذا أول الاسباب التي بها ابتدع الادميون [ثانيهه]: الشرك، وهو شرك قوم نوح ... وقد ذكر البخاري في صحيحه عن ابن عباس، وذكره أهل التفسير والسير من غير واحد من السلف في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لاَ نَذَرُنَّ ءَالِهَنَكُمُ وَلا نَذَرُنَّ وَدَا وَلا سُواعًا وَلا يَنُوثَ وَيَعُوقَ وَنَتُرًا ﴾ أن هؤلاء كانوا قوماً صالحين في قوم نوح، فلما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم. وأن هذه الاصنام صارت إلى العرب، وذكر ابن عباس قبائل العرب التي كانت فيهم مثل هذه الاصنام. والسبب الثاني: عبادة الكواكب، فكانوا يصنعون للأصنام طلاسم للكواكب...).

مُجَسَّدَةً (١)، بَلْ مَرْقُوْمَةً ، فَإِنَّ الرُّوْمَ وَاليُوْنَانَ قَبْلِ أَنْ يَدْخُلَ إِلَيْهِمْ التَّوْحِيْدِ ، قَالَ اللهُ تَعَالَى: التَّوْحِيْدِ ، قَالَ اللهُ تَعَالَى: التَّوْحِيْدِ ، قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ ﴾ الآية .

وَقَدْ وَقَعَ كَثِيْرٌ مِنَ الضَّلَّالِ المُنتَسِيْنَ إِلَى الإِسْلَام فِي نَوْعٍ مِنْ ذَلِكَ ، مُضَاهَاةٍ لِلنَّصَارَى ، وَصَارُوْا يُصَلُّوْنَ إِلَى المَشْرِقِ ، فَجَعَلُوْا لَكُ ، مُضَاهَاةٍ لِلنَّصَارَى ، وَصَارُوْا يُصَلُّوْنَ إِلَى المَشْرِقِ ، فَجَعَلُوْا السُّجُوْد إِلَى جِهَةِ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ بَدَلاً عَنِ (١) السُّجُوْد لَهَا، وَأَيْنَ هَذَا السُّجُوْد إِلَى جِهَةِ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ بَدَلاً عَنِ (١) السُّجُوْد لَهَا، وَأَيْنَ هَذَا مِنْ نَهْيً النَّبِيِّ عَيْنِيْ أُمَّتَهُ عَنِ الصَّلَاةِ وَقْتَ طُلُوْعِ الشَّمْسِ ، وَوَقْتَ مِنْ نَهْيً الشَّمْسِ ، وَوَقْتَ

<sup>(</sup>۱) في هامش المطبوعة مانصه :(لعل الشيخ لم يدخل كنائس النصارى ، فإنه لو دخلها لوجد فيها من التهاثيل المقدسة ، والأصنام المعبودة مثل ما عند غيرهم سواء) .قلت : ومثل ذلك قاله في الرد على المنطقيين (۱/ ۲۹۰) فإنه قال : (كان أولئك اليونان والروم يتخذون الاصنام المجسدة التي لها ظل، فاتخذ النصارى الصور المرقومة في الحيطان والسقوف التي لا ظل لها) . ومثله أيضاً في الجواب الصحيح (۱/ ٣٤٦) .

<sup>(</sup>٢) في الأصل : (لامن ) ، ولعل ما أثبته هو الصواب ، وانظر : الجواب الصحيح (٢/ ٣٤٦) ، والفتاوى (١٧/ ٣٣١) .

غُرُوْبِهَا لِئَلَّا يُشْبِهُوْا مَنْ يَسْجُدُ لَهَا حِيْنَئِذٍ؟!.

وَكَذَلِكَ نَهَاهُمْ أَنْ يَتَّخِذُوْ القُبُوْرَ مَسَاجِدَ ، يُحَذِّرُ أُمَّتَهُ مَافَعَلُوْ ا ، وَكَبْعَلَهُمْ شُفَعَاءَ يَسْتَشْفِعُ بِمِمْ لِئَلَّا يُشْبِهُوْ ا مَنْ يَدْعُوْ أَهْلَ القُبُوْرِ ، وَيَجْعَلَهُمْ شُفَعَاءَ يَسْتَشْفِعُ بِمِمْ وَقُرْبَانَا يَتَقَرَّبُ بِمِمْ ، كَمَا يَفْعَلُهُ النَّصَارَى، فَنَهَاهُمْ عَنْ سَبَبِ الشِّرْكِ وَقُرْبَاناً يَتَقَرَّبُ بِمِمْ ، كَمَا يَفْعَلُهُ النَّصَارَى، فَنَهَاهُمْ عَنْ سَبَبِ الشِّرْكِ الْأَرْضِيِّ وَالسَّمَائِيِّ ، سَدَّا اللَّذِي كَانَ فِي قَوْمِ ابْرَاهِيْم عَنِ الشِّرْكِ الأَرْضِيِّ وَالسَّمَائِيِّ ، سَدَّا لِذَرِيْعَةِ الشِّرْكِ الْأَرْضِيِّ وَالسَّمَائِيِّ ، سَدَّا لِذَرِيْعَةِ الشِّرْكِ الْأَرْضِيِّ وَالسَّمَائِيِّ ، سَدَّا لِذَرِيْعَةِ الشِّرْكِ الْأَرْضِيِّ وَالسَّمَائِيِّ ، سَدًا

والمسيخ الإسلام في اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٦٣): (فقد نهى النبي على السيخ الصلاة وقت طلوع الشمس ووقت الغروب، معللاً ذلك النهي بأنها تطلع وتغرب بين قرني شيطان، وأنه حينئذ يسجد لها الكفار، ومعلوم أن المؤمن لا يقصد السجود إلا لله تعالى، وأكثر الناس قد لا يعلمون، أن طلوعها وغروبها بين قرني شيطان، ولا أن الكفار يسجدون لها، ثم إنه على عن الصلاة في هذا الوقت حسماً لمادة المشابهة بكل طريق، ويظهر بعض فائدة ذلك: بأن من الصابئة المشركين اليوم ممن يظهر الإسلام يعظم الكواكب، ويزعم أنه يخاطبها بحوائجه، ويسجد لها وينحر ويذبح ... فإذا كان في هذه الأزمنة من يفعل مثل هذا تحققت

وَاللَّهُوْسُ مُشْرِكُوْنَ أَعْظَم مِنْ شِرْكِ النَّصَارَى ، وَلَهِذَا كَانَ مَانِيُّ لللَّهُوْسِ للذي يَنْتَسِبُ إِلَيْهِ المَانَوِيَّةُ لللَّهُوْسِ وَيْنَا مُرَكَّباً مِنْ دِيْنِ المَجُوْسِ وَدَيْنِ النَّوْرَ وَالظُّلْمَةَ ، وَدَيْنِ النَّوْرَ وَالظُّلْمَةَ ، وَدَيْنِ النَّوْرَ وَالظُّلْمَةَ ، وَخَلَطَهُ بِدِيْنِ النَّصَارَى ، فَكَانَتِ المَانَوِيَّةُ أَكْفَرَ مِنْ النَّصَارَى ، وَكَانَتِ المَانَوِيَّةُ أَكْفَرَ مِنْ النَّصَارَى ، وَكَانَتِ المَانَوِيَّةُ أَكْفَرَ مِنْ النَّصَارَى ، وَالعَرَبُ كَانَ شِرْكُهُمْ عِبَادَةَ الأَوْثَانِ (۱) .

وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيْحِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَغَيْرِهِ : ﴿ أَنَّ أَصْنَامَ قَوْمِ لَوْحَ صَارَتْ إِلَيْهِمْ ، وَهِي : وُدُّ ، وَسُواعٌ ، وَيَغُوثُ ، وَيَعُوثُ ، وَيَعُوثُ ، وَيَعُوثُ ، وَيَعُوثُ ،

حكمة الشارع صلوات الله وسلامه عليه في النهي عن الصلاة في هذه الأوقات؛
سداً للذريعة)،ونحوه في الموضع السابق (١/ ٣٣٤)،وأيضاً في الفتاوى وغيرها.
(۱) قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (٢/ ١١١): (ولا ريب أن هذا القول سرى إلى النصارى من المجوس؛ لهذا لا ينقلون هذا القول في كتاب منزل ولا عن أحد من الحواريين؛ ولهذا كان المانوية دينهم مركباً من دين النصارى والمجوس، وكان رأسهم ماني نصرانياً مجوسياً، فالنسب بين النصارى والمجوس، بل وسائر المشركين نسب معروف).

وَنَسْرٌ)(١)، وَهَوُلَاءِ كَانُوْا قَوْمَاً صَالِحِيْنَ ، وَكَانَ شِرْكُهُمْ مِنْ جِنْسِ شِرْكُهُمْ مِنْ جِنْسِ شِرْكِ قَوْمِ نُوْحِ بِالصَّالِحِيْن.

وَأُوْلُ مَنْ نَقَلَ الْأَصْنَامَ إِلَى مَكَّة : عَمْرُو بِنُ لِحَيِّ سَيْدُ خُزَاعَة ، وَهُوَ أَوُّلُ مَنْ غَيَّرَ دِيْنِ ابْرَاهِيْم ، نَقَلَ الأَصْنَامَ مِنَ الشَّامِ مِنْ أَرْضِ البَلْقَاءِ ، وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيْحِ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِيْ أَنَّهُ قَالَ: « رَأَيْتُ عَمْرُو البَلْقَاءِ ، وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيْحِ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِيْ أَنَّهُ قَالَ: « رَأَيْتُ عَمْرُو البَلْقَاءِ ، وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيْحِ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِيْ أَنَّهُ قَالَ: « رَأَيْتُ عَمْرُو بِللهَ أَنَّهُ قَالَ: « رَأَيْتُ عَمْرُو بَنَ الْمُلْقَاءِ ، وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيْحِ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِيْ أَنَّهُ قَالَ: « رَأَيْتُ عَمْرُو بَنْ الْمُلْقَاءِ ، وَقَدْ ثَبَتَ فِي النَّارِ » ، وَهُو أَوْلُ مَنْ أَحْدَثَ الشِّرْكَ وَالتَّحَرِيْمَ ، فَحَرَّمَ (٢) السَّائِبَةَ وَالوَصِيْلَةَ (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (ح/ ٤٩٢٠).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (فجعل) ، ولعل ماأثبته هو الأقرب.

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (٢٧/ ٩٠): (ويقال:إن أول ما ظهر الشرك في أرض مكة بعد ابراهيم الخليل من جهة عمرو بن لحى الخزاعى الذى رآه النبي يجر أمعاءه في النار، وهو أول من سيب السوائب، وغيَّر دين ابراهيم قالوا: أنه ورد الشام، فوجد فيها أصناماً بالبلقاء يزعمون أنهم ينتفعون بها في جلب منافعهم ودفع مضارهم، فنقلها إلى مكة، وسنَّ للعرب الشرك وعبادة الأصنام).

وَقَدْ ذَكَرَ جَمَاعَةٌ : أَنَّ الَّلَات كَانَ يَلِتُّ السَّوِيْقُ لأَهْلِ الطَّائِف ، ثُمَّ عَبَدُوْهُ ، فَشِرْكُ العَرَبِ بِالأَصْنَامِ المَجْعُوْلَةِ تَمَاثِيْل لِلصَّالِحِيْنَ ، وَمِنْهَا أَصْنَامٌ جُهِلَ أَهْلُهُا، لَكِنَّ الشِّرْكَ الغَالِبَ فِي أَرْضِ العَرَبِ كَانَ وَمِنْهَا أَصْنَامٌ جُهِلَ أَهْلُهُا، لَكِنَّ الشِّرْكَ الغَالِبَ فِي أَرْضِ العَرَبِ كَانَ بِالأَصْنَامِ الأَرْضِيَّةِ الَّتِي جُعِلَتْ تَمَاثِيْلَ لِلصَّالِحِيْنَ ، وَلَا يُعْرَفُ فِيْهِمْ بِالأَصْنَامِ الأَرْضِيَّةِ الَّتِي جُعِلَتْ تَمَاثِيْلَ لِلصَّالِحِيْنَ ، وَلَا يُعْرَفُ فِيْهِمْ صَنَمٌ مَشْهُورٌ بَأَنَّهُ طُلْسُمَا لِلشَّمْسِ أَو القَمَرِ أَو نَحْوِ ذَلِكَ ، مِمَّا هُو شِرْكُ غَيْرِهِمْ كَالكِلْدَانِيِيْنَ.

وَالْمَجُوْسُ شِرْكُهُمْ كَانَ عِبَادَة الشَّمْسِ وَالقَمَرِ وَالنَّاسِ ، وَهَذَا أَعْظُمُ مِنْ عِبَادَةِ الصَّالِحِيْنَ ، فَإِنَّ عُبَّادَ الأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ يَجْعَلُوْ نَهُمْ أَعْظُمُ مِنْ عِبَادَةِ الصَّالِحِيْنَ ، فَإِنَّ عُبَّادَ الأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ يَجْعَلُوْ نَهُمْ أَعْظُمُ مِنْ عِبَادَةِ الصَّالِحِيْنَ ، فَإِنَّ عُبَّادَ الأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ يَجْعَلُوْ نَهُمْ أَعْفَاءَ وَقُرْبَانَا ، كَمَا كَانَتْ العَرَبُ تَقُولُ فِي أَوْثَانِهَا.

وَأَمَّا هَؤُلَاءِ فَيَطْلُبُوْنَ مِنَ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ وَالكَوَاكِبِ الأَفْعَالَ ، وَيَعْتَقِدُوْنَ بِعِبَادَتِهَا إِلَى اللهِ ، وَلَا يَتَقَرَّبُوْنَ بِعِبَادَتِهَا إِلَى اللهِ ، وَلَا يَتَّخِذُوْنَهَا شُفَعَاءَ.

فَتَبَيَّنَ: أَنَّ شِرْكَ المَجُوْسِ كَانَ أَعْظَمَ مِنْ شِرْكِ مُشْرِكِي العَرَبِ، وَكَانُوْا يُعَادُوْنَ بِنُبُوَّةِ المَسِيْحِ، وَكَانُوْا يُعَادُوْنَ بِنُبُوَّةِ المَسِيْحِ،

وَلَامُوْسَى، وَلَاابْرَاهِيْم الْخَلِيْل .

وَكَانَ الْعَرَبُ (١) يُعَظِّمُوْنَ ابْرَاهِيْمِ الْخَلِيْل، وَهَمْ عَلَى بَقَايَا مِلَّتِهِ، مِثْل: حَجِّ البَيْتِ ، وَالْجِتَانِ ، وَتَحْرِيْمِ نِكَاحِ ذَوَاتِ الْمَحَارِمِ ، وَكَانُوْا يُشَوَّونَ حُنَفَاء ، لَكِنْ حُنَفَاءَ مُشْرِكِيْن ، لَيْسُوْا حُنَفَاءَ مُحْلِصِيْنَ.

قَالَ ابنُ أَبِي حَاتِمٍ فِي تَفْسِيْرِهِ (") : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بنُ يَحْيَى حَدَّثَنَا الْعَبَّاسُ حَدَّثَنَا يَزِيْدُ بنُ زُرَيْعٍ حَدَّثَنَا سَعِيْدُ عَنْ قَتَادَةَ قَالَ: « الحَنِيْفِيَّةُ شَهَادَةُ أَنْ لَاإِلَهَ إِلَّا الله، يَدْخُلُ فِيْهَا تَحْرِيْمُ الأُمَّهَاتِ، وَالبَنَاتِ، فَهَادَةُ أَنْ لَاإِلَهَ إِلَّا الله، يَدْخُلُ فِيْهَا تَحْرِيْمُ الأُمَّهَاتِ، وَالبَنَاتِ، وَالجَتَانَ، فَكَانَتْ حَنِيْفِيَّةً فِي وَالجَالَاتِ، وَالعَبَّاتِ، وَمَاحَرَّمَ الله، والجِتَانَ، فَكَانَتْ حَنِيْفِيَّةً فِي الشِّرْكِ ، وَكَانُوا يُحَرِّمُونَ فِي شِرْكِهِمْ الأُمَّهَاتِ، الشَّرْكِ ، وَكَانُوا يُحَرِّمُونَ فِي شِرْكِهِمْ الأُمَّهَاتِ، وَالبَنَاتِ، والجَالَاتِ، وَالعَبَّاتِ ، وَكَانُوا يَحُرِّمُونَ فِي شِرْكِهِمْ الأُمَّهَاتِ، وَالبَنَاتِ، والجَالَاتِ، وَالعَبَّاتِ ، وَكَانُوا يَحُبُّونَ البَيْتَ ، وَيَنْسُكُونَ البَيْتَ ، وَيَنْسُكُونَ البَيْتَ ، وَيَنْسُكُونَ البَنَاتِ، والجَالَاتِ، وَالعَبَّاتِ ، وَكَانُوا يَحُبُّونَ البَيْتَ ، وَيَنْسُكُونَ

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: (وكانوا يعظمون ابراهيم) .

<sup>(1/ 737 3 3 / 1771).</sup> 

فَاسْمُ الْحُنَفَاءِ فِي الْأَصْلِ: لَمِنْ كَانَ عَلَى مِلَّةِ ابْرَاهِيْم، وَهُمْ الصَّابِئُوْنَ الْحُنَفَاءُ، مِثْل: أَوْلَادِ اسماعيل قَبْلَ أَنْ يَحْدُثَ فِيْهِمُ الشِّرْكَ، كَانُوْا عَلَى مِلَّةِ ابْرَاهِيْم حُنَفَاءَ مُحْلِصِيْنَ، وَهُمْ مِنَ الصَّابِئِيْنَ الَّذِيْنِ أَثْنَى اللهُ عَلَيْهِمْ بِقَوْلِهِ (۱) ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ اَمَنُواْ وَالَّذِينَ الَّذِيْنَ اللهُ عَلَيْهِمْ بِقَوْلِهِ (۱) ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ المَنُواْ وَالَّذِينَ اللهُ عَلَيْهِمْ بِقَوْلِهِ (۱) ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ المَنُواْ وَالَّذِينَ اللهُ عَلَيْهِمْ بِقَوْلِهِ (۱) ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ المَنُواْ وَالَّذِينَ اللهُ عَلَيْهِمْ بِقَوْلِهِ (۱) ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ المَنُواْ وَالَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ لَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا لَهِ اللَّهُ الْمُوالِولَالِهِ اللَّهُ اللَّهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللللْهِ الللْهُ الللْهُ الللللَّهِ اللللْهِ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللّهِ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللّهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللّهُ اللّهُ الللْهُ الللْهُ الللّهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللّهُ الللّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ

فَهَوُ لَاءِ الصَّابِئَةُ مِنَ الْحُنَفَاءِ المُخْلِصِيْنَ ، وَالصَّابِئُوْنَ المُشْرِكُوْنَ فَيُهِمْ كَالَّذِيْنِ أَشْرَكُوْا مِنَ الْحُنَفَاءِ ، كَمَا تَقَدَّم (٢).

وَأَمَّا المَجُوْسُ: فَلَمْ يَكُنْ عِنْدَهُمْ شَيْءٌ مِنْ آثَارِ الْأَنْبِيَاءِ ، بَلْ كَانُوْا

<sup>(</sup>١) في المطبوعة : (يقول) وهو خطأ .

٢) قال شيخ الإسلام في الرد على المنطقيين (١/ ٢٨٨): (فإن الصابئة نوعان: صابئة حنفاء موحدون، وصابئة مشركون، فالأولون هم الذين أثنى الله عليهم بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّا عِنْ اَمَنُواْ وَالْقَالِيْكُونَ وَالنَّمَنَىٰ مَنْ ءَامَنَ بِالله واليوم الآخِر وعَمِل صَلِحًا فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا مُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ ، فأثنى على من آمن بالله واليوم الاخر وعمل صالحا من هذه الملل الاربع المؤمنين واليهود والنصارى والصابئين. والصابئون الذين كانوا قبل هؤلاء كالمتبعين لملة ابراهيم امام الحنفاء، وهذا بخلاف المجوس والمشركين فإنه ليس فيهم مؤمن).

يَسْتَحِلُّوْنَ نِكَاحَ ذَوَاتِ المَحَارِمِ ، وَلَهِذَا اتَّفَقَ الصَّحَابَةُ عَلَى تَحْرِيْمِ ذَبَائِحِهِمْ وَمُنَاكَحَتِهِمْ وَأَنَّهُمْ لَيْسُوْا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ ، وَتَكَلَّمُوْا فِي جُبْنِهِمْ لأَجْلِ الأَنْفِحَةِ ، لأَنَّ ذَبَائِحَهُمْ كَذَبَائِحِ المُشْرِكِيْنَ ، وَجُبْنُهُمْ كَجُبْنِهِمْ لأَجْلِ الأَنْفِحَةِ ، لأَنَّ ذَبَائِحَهُمْ كَذَبَائِحِ المُشْرِكِيْنَ ، وَجُبْنُهُمْ كَذَبَائِحِ المُشْرِكِيْنَ ، وَلِجَنْهُمْ كَذَبَائِحِ المُشْرِكِيْنَ ، وَلَجَنْهُمْ مِنْ أَهْلِ كَجُبْنِ المُشْرِكِيْن ؛ وَلِجَذَا لمَّا بَلَغَ أَحْمَدَ أَنَّ أَبَاثُورٍ يَجَعَلُهُمْ مِنْ أَهْلِ كَجُبْنِ المُشْرِكِيْن ؛ وَلِجَذَا لمَّا بَلَغَ أَحْمَدَ أَنَّ أَبَاثُورٍ يَجَعَلُهُمْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ، وَيُبِيْحُ ذَبَائِحَهُمْ دَعَا عَلَيْهِ أَحْمَدُ ، وَذَكَر إِجْمَاعَ الصَّحَابَةِ عَلَى يَعِلَفِ ذَلِكَ اللّهِ فَلْكِنَا بَاللّهُ عَلَيْهِ أَحْمَدُ ، وَذَكَر إِجْمَاعَ الصَّحَابَةِ عَلَى يَعِلَفِ ذَلِكَ اللّهِ فَلْكِنَا .

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في أحكام أهل الذمة (١/ ٩٦): (وأما تحريم ذبائحهم ومناكحتهم فاتفاق من الصحابة رضي الله عنهم؛ ولهذا أنكر الإمام أحمد وغيره على أبي ثور طرده القياس، وإفتاءه بحل ذبائحهم، وجواز مناكحتهم، ودعا عليه أحمد حيث أقدم على مخالفة أصحاب رسول الله، والصحابة كانوا أفقه وأعلم، وأسدَّ قياساً ورأياً، فإنهم أخذوا في الدماء بحقنها موافقة لقول رسول الله وفعله، حيث أخذها منهم، وأخذوا في الأبضاع والذبائح بتحريمها احتياطاً ،وإبقاء لها على الأصل ،وإلحاقاً لهم بِعُبَّاد الأوثان ؛إذ لا فرق في ذلك بين عبَّاد الأوثان وعبَّاد النيران، فالأصل في الدماء حقنها، وفي الأبضاع والذبائح تحريمها ، فأبقوا كل شيء على أصله ،وهذا غاية الفقه، وأسد ما يكون من النظر).

وَهَذَا الْقَوْلُ قَوْلٌ مُحْدَثٌ فِي الْإِسْلَامِ ، وَهُوَ قُوْلُ أَبِي ثَوْرٍ ، وَهَوَ اللهِ اللهِ اللهِ الْقَوْدِ، وابنِ حَزْمٍ ، وَحُكِيَ قَوْلاً لِلشَّافِعِيِّ ، وَجَعَلَ ابنُ حَزْمٍ نَبِيَّهُمْ وَدَاوُد، وابنِ حَزْمٍ ، وَحُكِيَ قَوْلاً لِلشَّافِعِيِّ ، وَجَعَلَ ابنُ حَزْمٍ نَبِيَّهُمْ وَرَادِشْت ، وَاحَتَجُّوْا بِهَا رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ : «أَنَهُمْ كَانَ لَمُمْ كِتَابٌ ، فَلَمَّ اسْتَحَلُّوْا نِكَاحَ ذَوَاتِ الْمَحَارِم رُفِعَ ذَلِكَ الكِتَابُ »(۱).

وَالإِمَامُ أَحْمَدُ ضَعَّفَ هَذَا الحَدِيْثَ ، وَبِتَقْدِيْر صِحَّتِهِ فَإِذَا رُفِعَ الْكِتَابُ، وَلَمْ يَبْقَ مَنْ يَعْرِفُهُ ، وَلَاهُمْ مُسْتَمْسِكِيْنَ بِشَيءٍ مِنْ شَرَائِعِهِ لَمْ الْكِتَابُ، وَلَمْ يَبْقَى مَنْ يَعْرِفُهُ ، وَلَاهُمْ مُسْتَمْسِكِيْنَ بِشَيءٍ مِنْ شَرَائِعِهِ لَمْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنَ الْعَرَبِ الْمُشْرِكَيْن ، يَكُونُوا خَيْرًا مِنَ الْعَرَبِ الْمُشْرِكَيْن ، فَلَمْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنَ الْعَرَبِ الْمُشْرِكَيْن ، فَإُنَّهُمْ كَانُوا عَلَى مِلَّةِ الْبَرَاهِيْم .

وقال ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢١): (وأما المجوس فإنهم وإن أخذت منهم الجزية تبعاً وإلحاقاً لأهل الكتاب، فإنهم لا تؤكل ذبائحهم ،ولا تنكح نساؤهم ، خلافا لأبي ثور \_ ابراهيم بن خالد الكلبي ،أحد الفقهاء من أصحاب الشافعي \_ لما قال ذلك واشتهر عنه، أنكر عليه الفقهاء ذلك حتى قال عنه الإمام أحمد: أبوثور كاسمه ، يعنى في هذه المسألة).

 <sup>(</sup>١) سبق تخریجه .

ثُمَّ لَمَّا بَدَّلُوْهَا لَمْ يَنْفَعْهُمْ مَاكَانُوْا عَلَيْهِ قَبْلُ مِنَ الشِّرْكِ ، وَلَمْ يُعْرَفْ عَنْ أَجَمْ جَعَلُوا زَرَادِشْت نَبِيًّا صَادِقًا ، عَنْ أَحَدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِيْنَ أَنَّهُمْ جَعَلُوا زَرَادِشْت نَبِيًّا صَادِقًا ، بَلِ المَشْهُوْر عَنْهُ: أَنَّهُ مِنَ الكَذَّابِيْنَ (١) ، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا الْمِنْهُوْر عَنْهُ: أَنَّهُ مِنَ الكَذَّابِيْنَ (١) ، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزِلَ الْكِنَابُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا ﴾ .

<sup>1)</sup> قال العيني في عمدة القاري (١٩/ ٢٣٥): (وفي كتاب «الطبقات» لصاعد كانت الفرس أول أمرها موحدة على دين نوح عليه الصلاة والسلام إلى أن أتى برداسف المشرقي إلى طهمورس ثالث ملوك الفرس بمذهب الحنفاء، وهم الصابئون، فقبله منه وقسر الفرس على التشرع به، فاعتقدوه جميعاً نحو ألف سنة ومائتي سنة إلى أن تمجسوا جميعاً بظهور زرادشت في زمن بستاسف ملك الفرس حين مضى من ملكه ثلاثون سنة ، ودعى إلى دين المجوسية من تعظيم النار وسائر الأنوار، والقول بتركيب العالم من النور والظلام ، واعتقاد القدماء الخمسة: ابليس والهيولي والزمان والمكان وذكر آخر، فقبل منه بستاسف، وقاتل الفرس عليه حتى انقادوا جميعاً إليه ، ورفضوا دين الصابئة ، واعتقدوا زرادشت نبياً مرسلاً إليهم، ولم يزالوا على دينه قريباً من ألف سنة وثلاث مائة سنة إلى أن أباد الله عز وجل ملكهم على يد عمر رضى الله تعالى عنه).

واَلمَجُوْسُ كَانُوْا مِنْ أَعْظَمِ الأُمَمِ ، فَلَوْ أُنْزِلَ عَلِيْهِمْ كِتَابُ لَكَانَ قَدْ أُنْزِلَ عَلَى قَلْاثِ طَوَائِف، فَدَلَّ عَلَى أَنَّهُ إِنَّمَا أُنْزِلَ عَلَى طَائِفْتَيْنِ ، وَلَكِنْ وَقَدْ احْتَجَّ بِهَذَا غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَهْلِ العِلْمِ عَلَى أَنَّهُ لَاكِتَابَ هَمْ ، وَلَكِنْ إِنَّمَا وَقَعْتِ الشُّبْهَةُ فِيْهِمْ (١) لِطَائِفِةٍ مِنْ أَهْلِ العِلْمِ، لَمَا اعْتَقَدُوا أَنَّ الْجِنْرَةِ لَا يُوْخَذُ إِلَّا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ - وَقَدْ أُخِذَتْ مِنْهُم بِالنَّصِ الجِزْيَة لَا يُحْتَى مِنْهُم بِالنَّصِ وَالإِجْمَاعَ - صَارُوا:

تَارَةً يَقُوْلُوْنَ : لَمُّمْ شُبْهَةُ كِتَابٍ .

وَ تَارَةً يَقُوْلُوْنَ : هُمْ مُخْتَلَفٌ فِيْهِمْ.

وَقَالَ بَعْضُهُمْ: هُمْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ.

وَاحْتَجُّوْا بِالْحَدِيْثِ الْمُرْوِيِّ (٢) فِيْهِمْ : «سُنُّوا بِهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: (منهم).

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة : (المعروف) .

الكِتَابِ»(١).

وَهَذَا الْحَدِيْثُ إِسْنَادُهُ مُنْقَطِعٌ ، فَإِنَّ جَعْفَراً رَوَاهُ عَنْ أَبِيْهِ عَنْ عَبْدِالرَّحْمَنِ ، وَبِتَقْدِيْرِ ثُبُوْتِ لَفْظِهِ : فَهُوَ عَبْدِالرَّحْمَنِ ، وَبِتَقْدِيْرِ ثُبُوْتِ لَفْظِهِ : فَهُوَ عَبْدِالرَّحْمَنِ ، وَبِتَقْدِيْرِ ثُبُوْتِ لَفْظِهِ : فَهُوَ يَبْدِالرَّحْمَنِ ، وَبِتَقْدِيْرِ ثُبُوْتِ لَفْظِهِ : فَهُوَ يَدُلُونَ الْمُرَادُ : أَنَّهُ تُؤْخَذُ مِنْهُمْ يَدَلُّ مِنْهُمْ لَيْسُوْا مِنْ أَهِلِ الكِتَابِ ، لَكِنِ الْمُرَادُ : أَنَّهُ تُؤْخَذُ مِنْهُمْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق (۲/۸۲) ، وابن أبي شيبة (۲/۲۲) ، ومالك (۱/۲۷۸) ، والبزار (۳/۲۹۲) ، والبراقطني (۲/۸۹٪) ، والدراقطني (۲/۸۹٪) ، والدراقطني (۲/۸۹٪) ، والبيهقي في الكبرى (۹/ ۱۸۹٪) من طرق عن عبدالرحمن بن عوف رضي الله عنه . وهو منقطع قال الدارقطني بعد أن ذكره في علله (۶/ ۲۹۹٪) : (يرويه جعفر بن محمد واختلف عنه، فرواه مالك من رواية أبي علي عبيد الله بن عبد المجيد الحنفي عنه عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جده عن علي بن الحسين، وخالفه أصحاب مالك لم يقولوا فيه: عن جده ،وكذلك رواه الثوري ،وسليان بن بلال ،وعبد الله بن إدريس، وحفص بن غياث، وأنس بن عياض، وأبو عاصم النبيل عن جعفر بن محمد، ولم يسمع أبو عاصم من جعفر بن محمد غيره ،وعبدالوهاب الثقفي ،والقاسم بن معن، وابن جريج ،وعلي بن غراب ،وغيرهم عن جعفر عن أبيه مرسلاً عن عبد الرحمن بن عوف لم يذكروا فيه علي بن الحسين، وهو الصواب) .

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: (دال).

الجِزَيْةُ كَمَا تُؤْخَذُ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ(١)

ثُمَّ تَخْصِيْصُ أَهْلِ الكِتَابِ بِالذِّكْرِ فِي آَيَةِ الجِزْيَةِ:

فَهِمَ مِنْهُ طَائِفَةٌ: أَنَّ غَيْرَهُمْ يُقَاتَلْ مُطْلَقَا ، وَإِنْ أَدَّى الجِزْيَةَ عَنْ يَدِ وَهُوَ صَاغِرٌ.

وَفَهِمَ الْأَكْثَرُوْنَ مِنْهُ: أَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ تَنْبِيْهِ الخِطَابِ وَفَحْوَاهُ، فَإِنَّهُ إِذَا كَانَ أَهْلُ الكِتَابِ لَا يَجُوْزُ مُهَادَنَتُهُمْ إِلَّامَعَ الجِزْيَةِ والصَّغَارِ،

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى (٣٢/ ١٨٩): (وقول النبي: «سنوا بهم سنة أهل الكتاب» دليل على أنهم ليسوا من أهل الكتاب، وإنها أمر أن يسن بهم سنتهم في أخذ الجزية خاصة، كما فعل ذلك الصحابة، فإنهم لم يفهموا من هذا اللفظ إلا هذا الحكم، وقد روي مقيداً غير ناكحي نسائهم، ولا آكلي ذبائحهم، فمن جوَّز أخذ الجزية من أهل الأوثان قاس عليهم غيرهم في الجزية، ومن خصهم بذلك قال :إن لهم شبهة كتاب بخلاف غيرهم).

فَغَيْرُهُمْ أَوْلَى بِذَلِك (١).

فَهُو نَهْنُ عَنْ مُهَادَنِةِ الكُفَّارِ بِغَيْرِ جِزْيَةٍ وَصَغَارٍ، كَمَا كَانَ الأَمْرُ عَلَيْهِ أَوْلاً فِي حَالَةِ ضَعْفِ الإِسْلَامِ ، كَانَ يُهَادِنُ الكُفَّارَ مِنَ المُشْرِكِيْن وَأَهْلِ الكِتَابِ بِغَيْرِ جِزْيَةٍ وَصَغَارٍ ، وَأَهْلُ خَيْبِرٍ - بَعْدَ فَتْحِهَا - أَقَرَّهُمْ وَأَهْلِ الكِتَابِ بِغَيْرِ جِزْيَةٍ وَصَغَارٍ ، وَأَهْلُ خَيْبِرٍ - بَعْدَ فَتْحِهَا - أَقَرَّهُمْ فَيْهَا بِغَيْرِ جِزْيَةٍ ، فَنَسَخَتْ آيَةُ الجِزْيَةِ ذَلِك ، وَلَهِذَا أَخَذَ الجِزَيَةَ مِنْ المَجُوْسَ وَلَيْسُوْا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ ، وَهَذَا مَذْهَبُ الأَكْثَرِيْنَ : أَنَّهُ يَجُوْدُ وَلَكُ مُهَادَنَةُ جَمِيْعِ الكُفَّارِ بِالجِزْيَةِ وَالصَّغَارِ .

وَهَذَا يُنَاسِبُ (١) الْأَصْلَ الَّذِي قَالَ بِهِ الْجُمْهُوْرُ، وَهُوَ : أَنَّهُ إَذَا كَانَ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (۸/ ٥١٥): (فعدم أخذ الجزية منهم - أي من العرب - هل كان لأنه لم يبق فيهم من يقاتل ...أو لأن الجزية لا يجوز أخذها منهم بل يجب قتالهم إلى الإسلام، فعلى الأول تؤخذ من سائر الكفار، كما قاله أكثر الفقهاء، وهؤلاء يقولون: لما أمر بقتال أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ،ونهى عن معاهدتهم بلا جزية، كما كان الأمر أولاً ،وكان هذا تبيهاً على أن من هو دونهم من المشركين أولى أن لا يهادن بغير جزية ؛ بل يقاتل حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون).

القِتَالُ لِأَجْلِ الجِرَابِ(٢)، فَكُلُّ مَنْ سَالَمَ وَلَمْ يُحَارِبْ لَا يُقَاتَلُ ، سَوَاءٌ كَانَ كِتَابِيًّا أَوْ مُشْرِكاً ، الجُمْهُوْرُ يَقُوْلُوْنَ بِهَذَا، وَهَذَا مَذْهَبُ مَالِكٍ ، وَأَبِي حَنِيْفَةَ ، وَغَيْرِهِمَا.

#### ثُمَّ ذَكَرَ:

أَنَّ عُمَرَ لَمْ يَأْخُذِ الجِزْيَةَ مِنَ المَجَوْسِ حَتَّى أَخْبَرَهُ عَبْدُالرَّ مُمَنِ بنُ عَوْفٍ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ أَخَذَهَا مِنْ مَجُوْسِ هَجَر (٣).

#### ثُمَّ قَالَ :

فَإِذَا عَرَفْتَ حَقِيْقَةَ السُّنَّةِ: تَبَيَّنَ أَنَّ الرَّسُوْلَ لَمْ يُفَرِّقْ بَيْنَ عَرِبِيًّ وَغَيْرِهِ ، وَأَنْ أَخْذَهُ لِلجِزْيَةِ مِنَ المَجُوْسِ كَانَ أَمْرًا ظَاهِرًا مَشْهُوْرَا، وَخَيْرِهِ ، وَأَنْ أَخْذَهُ لِلجِزْيَةِ مِنَ المَجُوْسِ كَانَ أَمْرًا ظَاهِرًا مَشْهُوْرَا، وَحَدِيْثُ عَمْرِو بنِ عَوْفٍ فِي قُدُوْمِ أَبِي عُبَيْدَةَ بِهَالٍ مِنَ البَحْرَيْنِ

<sup>(</sup>١) في المطبوعة : (باب) ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: (أنه كان القتال لأجل الحرب)، وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح/ ٢٩٧٨) من حديث عبدالرحمن بن عوف رضي الله عنه .

مَعُرُوْفٌ فِي الصَّحِيْحَيْنِ<sup>(۱)</sup> ، وَمَا الَّذِي جَعَلَ عَبْدَالرَّ هُمَنِ [بنَ عَوْفٍ] أَعْلَمَ بِهَذَا مِنْهُ؟ أَعْلَمَ بِهَذَا مِنْ سَائِرِ اللَّهَاجِرِيْنَ وَالأَنْصَارِ الَّذِيْنَ كَانُوْا أَعْلَمِ بِهَذَا مِنْهُ؟ مِثْل أَبِي عُبَيْدَة الَّذِي هُوَ قَدِمَ بِالجِزْيَةِ ، وَالأَنْصَارِ الَّذِين وَافَوْهُ لَمَّا مَثِل أَبِي عُبَيْدَة الَّذِين وَافَوْهُ لَمَّا سَمِعُوا بِقُدُوْم المَالِ ، وَهَذَا يَحْتَمِلُ بَسْطاً كَثِيْرًا .

وَلَكِنَّ الإِنْسَانَ قَدْ يَنْسَي (٢) مَاوَقَعَ لَهُ ، كَمَا نَسِيَ عُمَرُ مَاجَرَى لَهُ وَلَكِنَّ الإِنْسَانَ قَدْ يَنْسَي (٢) مَاوَقَعَ لَهُ ، كَمَا نَسِيَ عُمَرُ مَاجَرَى لَهُ وَلِعَمَّارٍ فِي التَّيَمُّم (٣) ، وَقَدْ يَذْهَلُ عَنِ الآيَةِ مِنَ القُرْآنِ ، حَتَّى يُذَكَّرَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (ح/ ۲۰۲۱) ، ومسلم (ح/ ۲۹۲۱) من حديث عمرو بن عوف رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (نسي) ، ولعل ماأثبته هو الأقرب، وانظر: الفتاوى (٢٢/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح/ ٣٦١) ، ومسلم (٣٦٨) واللفظ له من حديث عبدالرحمن بن أبزى عن أبيه قال: أن رجلا أتى عمر فقال إني أجنبت فلم أجد ماء فقال: لا تصل فقال عهار: أما تذكريا أمير المؤمنين إذ أنا وأنت في سرية ، فأجنبنا فلم نجد ماء، فأما أنت فلم تصل ، وأما أنا فتمعكت في التراب وصليت . فقال النبي على الإنها كان يكفيك أن تضرب بيديك الأرض ثم تنفخ ثم تمسح بها وجهك وكفيك» .

بِهَا، كَمَا جَرَى لِعُمَرَ فِي الصَّدَاقِ (١) ، لَمَّا أَرَادَ أَنْ يُقَدِّرَ أَكْثَرَهُ ، وَيَجْعَلَ الرِّيَادَةَ فِي بَيْتِ المَالِ ، فَلَمَّا ذُكِّرَ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَ اَنَيْتُمْ إِحْدَاهُنَ قِنطَارًا ﴾ الزِّيادَةَ فِي بَيْتِ المَالِ ، فَلَمَّا ذُكِّرَ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَ اَنَيْتُمْ إِحْدَاهُنَ قِنطَارًا ﴾ رَجَعَ عَنْ ذَلِكَ .

فَقَدْ كَانَ فِي جَلْسِ ، فَأَخْبَرَهُ عَبْدُ الرَّحْمَن بنُ عَوْفٍ بِذَلِكَ، وَإِلَّا فَهَذَا كَانَ مَعْرُوْفَاً عِنْدَ عَامَّةِ الصَّحَابَةِ ، وَكَانَ فِي مَغِيْبِ أَبِي عُبَيْدَةَ أَوْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبويعلى في مسنده كما في المطالب العالية (۸/ ۹۶) عن مسروق قال: (ركب عمر رضي الله عنه المنبر منبر رسول الله ،فقال : لا أعرفن ما زاد الصداق على أربعهائة درهم، ثم نزل فاعترضته امرأة من قريش فقالت: يا أمير المؤمنين نهيت الناس أن يزيدوا في صدقاتهن إلى أربعهائة درهم ؟! قال: نعم .قالت :أما سمعت الله تعالى يقول في القرآن : ﴿ وَ اَلنَّاتُهُ إِحَدَنهُنَّ قِنطَازًا ﴾ الآية، فقال: اللهم غفرا كل الناس أفقه من عمر ، ثم رجع فركب ، فقال :أيها الناس إني كنت نهيتكم أن تزيدوا في صدقاتهن على أربعهائة درهم، فمن شاء أن يعطي من ماله ماأحب ، أو فمن طابت نفسه فليفعل ). قال ابن كثير في تفسيره (١/ ٢٦٨) : (إسناده جيد قوي) . والحديث قد رواه أصحاب السنن بنحوه مختصراً ، وذكره الحافظ الدارقطني في علله (٢/ ٢٣٩) ، وأشار إلى الإختلاف الكثير الذي وقع في سنده ، فراجعه فإنه مهم للغاية .

بَعْدَ مَوْتِهِ ، وَإِلَّا فَأَبُوْ عُبَيْدَةَ هُوَ قَدِمَ بِالجِزْيَةِ ، وَعُمَرُ كَانَ يُقَدِّمُهُ عَلَى عَبْدِالرَّحْنِ بنِ عَوْفٍ وَغَيْرِهِ ، وَهَذَا أَمْرٌ كَانَ مَعْرُوْفَاً فِي الصَّحَابَةِ .

وَتَوَقُفُ عُمَرَ فِي أَخْذِ الجِزْيَةِ مِنَ المَجُوْسِ أَوَّلاً ؛ إِذْ كَانَ القُرْآنُ لَيْسَ فِيْهِ نَصٌ فِيهِمْ ، وَإِنَّمَا النَّصُّ فِي أَهْلِ الكِتَابِ ، وَمِنْ هُنَا حَصَلَ لَيْسَ فِيْهِ نَصٌ فِيهِمْ ، وَإِنَّمَا النَّصُّ فِي أَهْلِ الكِتَابِ ، وَمِنْ هُنَا حَصَلَ الاشْتِبَاهُ لِكَثِيْرِ مِنَ العُلَمَاءِ:

\* فَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: لَمَا خَصَّهُمْ بِالذِّكْرِ دَلَّ عَلَى أَنَّهُ لَا يُؤخَذُ (١) مِنْ غَيْرِهِمْ، ثُمَّ اضْطَرَبُوْا فِي المَجُوْسِ كَمَا تَقَدَّمَ ، وَقَالُوْا : إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ لَمْ يَشْهَدُوْا أَنْ لا إِلَه يَأْخُذُهَا مِنْ مُشْرِكِيِّ العَرَبِ ، بَلْ أَمَرَ بِقَتَالِمِمْ حَتَّى يَشْهَدُوْا أَنْ لا إِلَه إِلَّا الله ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ الله ، وَمَاتَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَمَابِأَرْضِ العَرَبِ مُشْرِكِي العَرَبِ الله مُشْرِكِي الله ، وَمَاتَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَمَابِأَرْضِ العَرَبِ مُشْرِكُ.

\* وَأَمَّا جُمْهُوْرُ العُلَمَاءِ: فَعَلِمُوْا أَنَّهُ لَافَرْقَ بَيْنَ المَجُوْسِ وَبَيْنَ سَائِرِ الْمُشْرِكِيْن، وَهُمْ شَرِّ مِنْ غَيْرِهِمْ كَمَا تَقَدَّمَ، فَإِذَا أَخَذَ مِنْهُمْ فَمِنْ سَائِرِ الْمُشْرِكِيْن، وَهُمْ شَرِّ مِنْ غَيْرِهِمْ كَمَا تَقَدَّمَ، فَإِذَا أَخَذَ مِنْهُمْ فَمِنْ

<sup>(</sup>١) في المطبوعة : (لا تؤخذ).

غَيْرِهِمْ بِطَرِيْقِ الأَوْلَى.

ثُمَّ مِنْ هَوُلَاءِ مَنْ ظَنَّ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ خَصَّ العَرَبَ بَأَنْ لَا يَقْبَلَ مِنْهُمْ، فَاسْتَثْنَاهُمْ ،فَقَالَ : تُقْبَلُ مِنْ كُلِّ مُشْرِكٍ ، إِلَّا مِنْ مُشْرِكِيِّ العَرَب، كَمَا يَقُوْلُهُ طَائِفَةٌ.

وَآخَرُوْنَ قَالُوا : لَا يُسْتَثْنَى أَحَدٌ ، وَمُشْرِكُوا الْعَرَبِ لَاتُؤْخَذُ مِنْهُمْ ؛ لَأَنَّهُ لَمْ يَنْقَ مِنْهُم اللَّا مَنْ أَسْلَمَ، وَهَذَا أَصَحُّ الأَقْوَالِ .

فَإِنَّ النَّبِيَّ عَيَّالِهُ لَمْ يَخُصَّ العَرَبَ بِحُكْمٍ فِي الدِّيْنِ، لَابِمَنْعِ الجِزْيَةِ ، وَلَا تَقْدِيْمِهِمْ فِي الأَمَانِ ، وَلَا بِجْعَلِ غَيْرِهُمْ لَيْسَ وَلَا مِنْعِ الاَسْتِرْقَاقِ ، وَلَا تَقْدِيْمِهِمْ فِي الأَمَانِ ، وَلَا بِجْعَلِ غَيْرِهُمْ لَيْسَ كُفْواً لَمْمْ فَي النِّكَاحِ، وَلَا بِحِلِّ مَا اسْتَطَابُوهُ دُوْنَ مَا اسْتَطَابَهُ غَيْرُهُمْ ؛ كُفُواً لَمُمْ وَالنِّكَاحِ، وَلَا بِحِلِّ مَا اسْتَطَابُوهُ دُوْنَ مَا اسْتَطَابَهُ غَيْرُهُمْ ؛ بَلْ إِنَّهَا عَلَقَ الأَحْكَامَ بِالْأَسْمَاءِ المَذْكُورَةَ فِي القُرْآنِ ، كَالمُؤْمِنِ، وَالنَّرِّ ، وَالفَاجِرِ (''. إِلَى أَنْ قَالَ :

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى (١٩/ ١٨): (فلا يُظنَّ أنه خص العرب بحكم من الأحكام أصلاً؛ بل إنها علق الأحكام بإسم: مسلم، وكافر ، ومؤمن ،

## [الحُكْمُ إِذَا نَقَضَ الكُفَّارُ العَهْدَ]

ثُمَّ إِذَا عَاهَدَ المُسْلِمِيْنَ طَائِفَةٌ، فَنَقَضَتِ العَهْدَ ، لَمْ يَجِبْ عَلَى الْمُسْلِمِيْنَ أَنْ يُعَاهِدُوْهُمْ ثَانِياً؛ بَلْ لَكُمْ قِتَالُكُمْ ، وَإِنْ طَلَبُوْا أَدَاءَ الجِزْيَةِ؛ الْمُسْلِمِيْنَ أَنْ يُعَاهِدُوْهُمْ تَانِياً؛ بَلْ لَكُمْ قِتَالُكُمْ ، وَإِنْ طَلَبُوْا أَدَاءَ الجِزْيَةِ؛ وَلِيلامِامِ أَنْ يَعْتَلَهُمْ حَتَّى يُسْلِمُوْا ، وَلَهُ أَنْ يُجْلِيْهِمْ مِنْ دِيَارِ الإِسْلَامِ إِذَا رَأَى ذَلِكَ مَصْلَحَةً (۱).

ومنافق ، وبر، وفاجر ، ومحسن ، وظالم ، وغير ذلك من الأسهاء المذكورة فى القرآن والحديث ، وليس فى القرآن ولا الحديث تخصيص العرب بحكم من أحكام الشريعة).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۲۹/۱۹): (ولم يكن النبى ضرب الجزية على أحد من اليهود بالمدينة ولا بخيبر؛ بل حاربهم قبل نزول آية الجزية، وأقر اليهود بخيبر فلاحين بلا جزية إلى أن أجلاهم عمر ؛ لأنهم كانوا مهادنين له وكانوا فلاحين في الأرض ، فأقرهم لحاجة المسلمين إليهم، ثم أمر بإجلائهم قبل موته وأمر بإخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب ، فقيل: هذا الحكم مخصوص بجزيرة العرب ، وقيل: بل هو عام في جميع أهل الذمة إذا إستغنى المسلمون عنهم أجلوهم من ديار الإسلام وهذا قول ابن جرير).

فَإِنَّ النَّبَيَّ ﷺ لَمَّا نَقَضَتِ النَّضِيْرُ العَهْدَ حَاصَرَهُمْ وَأَجْلَاهُمْ، وَفِي ذَلِكَ أَنْزَلَ اللهُ سُوْرَةَ الحَشْرِ.

وَقُرَيْظَةُ لَمَّا نَقَضَتِ العَهْدَ عَامَ الخَنْدَقِ حَاصَرَهُمْ بَعْدَ هَذَا ، حَتَّى نَزَلُوْا عَلَى حُكْمِهِ، فَشَفَع حُلَفَاؤُهُمْ مِنَ الأَوْسِ فِيْهِمْ ، فَأَنْزَهَمُ عَلَى خُكْمِ سَيِّدِهِمْ [سَعْدِ] بنِ مُعَاذٍ، فَحَكَمَ بَأَنْ يُقْتَلَ مُقَاتِلُهُمْ ، وَتُسْبَي حُكْمِ سَيِّدِهِمْ ، وَتُعْنَمَ أَمُواهُمْ ، فَإِذَا نَقَضَ أَهْلُ الذِّمَّةِ وَغَيْرُهُمْ العَهْدَ لَمُ يَجِبْ عَلَى الإِمَامِ أَنْ يَعْقِدَ لَمَهُمْ عَقْداً ثَانِياً، بَلْ يَجُوْزُ قَتْلُ كُلِّ مَنْ نَقَضَ العَهْدَ ، وَقِتَالُهُ ، وَإِنْ بَذَلَ الْجِزْيَةَ ثَانِياً، بَلْ يَجُوْزُ قَتْلُ كُلِّ مَنْ نَقَضَ العَهْدَ ، وَقِتَالُهُ ، وَإِنْ بَذَلَ الْجِزْيَةَ ثَانِياً ، بَلْ يَجُوْزُ قَتْلُ كُلِّ مَنْ نَقَضَ العَهْدَ ، وَقِتَالُهُ ، وَإِنْ بَذَلَ الْجِزْيَةَ ثَانِياً ، بَلْ يَجُوْزُ قَتْلُ كُلِّ مَنْ نَقَضَ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (٢/ ٤٧٧): (لان بني قينقاع لما نقضوا العهد الذي بينهم وبين النبي أرادوا قتلهم، حتى ألحَّ عليه عبد الله بن أبي في الشفاعة فيهم، فاجلاهم إلى أذرعات ، ولم يقرهم بالمدينة مع أن القوم كانوا حراصاً على المقام بالمدينة بعهد يجددونه ، وكذلك بنو قريضة لما حاربت أرادوا الصلح والعود إلى الذمة ، فلم يجبهم النبي حتى نزلوا على حكم سعد بن معاذ ، وكذلك بنوا النضير لما نقضوا العهد فحاصرهم فانزلهم على الجلاء من المدينة مع أنهم كانوا أحرص شئ على المقام بدارهم بأن يعودوا إلى الذمة، وهؤلاء الطوائف

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن نَكَثُوا أَيْمَنَهُم مِنْ بَعْدِعَهُ دِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُوا أَيْمَنَهُم مِنْ بَعْدِعَهُ دِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُوا أَيْمَانَ لَهُمْ كَا أَيْمَانَ لَهُمْ أَيْ الْأَيْمَانَ .

فَهَذَا أَمْرٌ بِقِتَالِ النَّاكِثِيْنَ لِلْعَهْدِ مُطْلَقاً ، فَالْمُعَاهَدُوْنَ إِلَى أَجَلٍ مُصَمَّى إِنْ أَسْلَمُوْا فَهُمْ إِخْوَانٌ فِي الدِّيْنِ ، وَإِنْ نَكَثُوْا أَيُهَانَهُمْ وَجَبَ مُسَمَّى إِنْ أَسْلَمُوْا فَهُمْ إِخْوَانٌ فِي الدِّيْنِ ، وَإِنْ نَكَثُوْا أَيُهَانَهُمْ وَجَبَ قِتَاهُمُمْ، وَإِنْ كَانُوْا قَدْ عُوْهِدِوْا بِلَا قِتَاهُمُمْ، وَإِنْ كَانُوْا قَدْ عُوْهِدِوْا بِلَا جِزْيَةٍ ، فَكَذَلِكَ مَنْ عَاهَدَ بِالجِزْيَةِ .

وَالصَّحِيْحُ أَنْ العَهْدَ الْمُطْلَقَ جَائِزٌ.

وَالعُهُوْدُ الَّتِي كَانَتْ بَيْنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَبَيْنَ الْمُشْرِكِيْن كَانَتْ مُطْلَقَةً، لَمْ تَكُنْ مُؤَقَّتَة ، وَالقَرْآنُ قَدْ فَرَّقَ بَيْنَ الْمُؤَقَّتِ مِنْهَا وَالْمُطْلَقِ ، فَأَجَازَ نَبْذَ الْمُطْلَقِ ، وَأَوْجَبَ الوَفَاءَ بِالْمؤقَّتِ ، وَهَذَا هُوَ مُقْتَضَى الأُصُوْلِ كَسَائِرِ المُطْلَقِ ، وَأَوْجَبَ الوَفَاءَ بِالْمؤقَّتِ ، وَهذَا هُوَ مُقْتَضَى الأُصُوْلِ كَسَائِرِ

كانوا أهل ذمة عاهدوا النبي على أن الدار دار الاسلام يجري فيها حكم الله ورسوله، وأنه مها كان بين أهل العهد من المسلمين ومن هؤلاء المعاهدين من حدث فأمره إلى النبي ، هكذا في كتاب الصلح ، فاذا كانوا نقضوا العهد ، فبعضاً قتل ، وبعضاً أجلى، ولم يقبل منهم ذمة ثانية).

العُقُوْدِ المُطْلَقَةِ وَالمُؤَقَّتَةِ(١).



<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصفدية (٢/ ٣١٨): (ولهذا كان بين النبي على وبين كثير من المشركين عهود مطلقة ومؤقتة فالمؤقتة كانت لازمة والمطلقة لم تكن لازمة ؛بل لكل منها فسخها) إلى أن قال: (وقد ظن طائفة من الفقهاء أنه لا يجوز أن يعاهد الكفار إلا إلى أجل مسمى ... والصحيح :أنه يجوز العهد مطلقاً ومؤجلاً ،فإن كان مؤجلاً كان لازماً... وإن كان مطلقاً لم يكن لازماً، فإن العقود اللازمة لا تكون مؤبدة كالشركة والوكالة) وانظر أيضاً: الجواب الصحيح (١٧٦/١) ، والفتاوى (٢٩/ ١٤٠).

# [الدَّلِيْلُ الأَوُّلُ عَلَى تَحْرِيْمِ قَتْلِ الكَافِرِ لِمُجَرَّدِ كُفْرِهِ ]

فَهَذَا الأَصْلُ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ \_ وَهُوَ أَنَّ القِتَالَ لِأَجْلِ الحِرَابِ('' لَا لِأَجْلِ الحِرَابِ('' لَا لِأَجْلِ الخُولِ الْحَرَابِ الْكُفْرِ \_ هُوَ الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ الكِتَابُ وَالسُّنَّةُ ، وَهُوَ مُقْتَضَى الاعتبار.

وَذَلِكَ : أَنَّهُ لَوْ كَانَ الكُفْرُ هُوَ المُوْجِبُ لِلْقَتْلِ - بَلْ هُوَ الْمُبْيْحُ لَهُ - لَمُ عَرَّمْ قَتْلَ المَرْأَةِ بِزِنَا ، أَوْ قَوَدٍ ، لَمْ يُحَرِّمْ قَتْلَ المَرْأَةِ بِزِنَا ، أَوْ قَوَدٍ ،

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: (الحرب).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الالإسلام في الصارم المسلول (٢/ ٢٠٦): ( فقتل المرأة لا يجوز إلا أن تقاتل؛ لأنه رأى امراة في بعض مغازيه مقتولة، فقال: ما كانت هذه لتقاتل، ونهى عن قتل النساء والصبيان ... لأن قتل المرأة لمجرد الكفر لا يجوز ، ولا نعلم أن قتل المرأة الكافرة المسكة عن القتال أبيح في وقت من الأوقات ؛ بل القران وترتيب نزوله دليل على أنه لم يبح قط ).

وقال في الموضع السابق (٢/ ٣١٩) : (الموجب للقتل هو السب لا مجرد الكفر والمحاربة .. فحيثها وجد هذا الموجب وجب القتل ؛وذلك لأن الكفر مبيح للدم

أَوْ رِدَّةٍ ، فَلَا يَجُوْزُ مَعَ قِيَامِ الْمُوْجِبِ لِلقَتْلِ أَوْ الْمَبِيْحُ لَهُ أَنْ يُحَرِّمَ ذَلِكَ ، لِمَا فِيْهِ مِنْ تَفْوِيْتِ المَالِ ، بَلْ تَفْوِيْتُ النَّفْسِ الحُرَّةِ أَعْظَمُ، وَهِيَ تُقْتَلْ لِهِذِهِ الأُمُوْرِ(۱).

والأَمَةُ المَمْلُوْكَةُ تُقْتَلُ لِلقِصِاصِ والرِّدَّةِ ؛ وَلَهِنَا لَمَّا كَانَتِ الرِّدَّةُ الْمُجَرَّدَةُ مُوْجِبَةً لِلقَتْلِ لَمْ يَجُزْ اسْتِرْقَاقُ الْمُرْتَدَّةِ عِنْدَ الجُمْهُوْرِ الَّذِين يَقْتُلُوْنَ الْمُرْتَدَّةِ، وَإِنَّهَا يُجُوِّزُ اسْتِرْقَاقَهَا مَنْ لايُوْجِبُ قَتْلَهَا.

فَأَمَّا الْجَمْعُ بَيْنَ هَذَا وَبَيْنَ هَذَا فَمُتَعَذِرٌ.

لا موجب لقتل الكافر بكل حال ، فإنه يجوز أمانة ومهادنته والمنَّ عليه ومفاداته؛ لكن إذا صار للكافر عهد عصم العهد دمه الذي أباحه الكفر).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ٥١٥): (فإنها يقاتل من كان ممانعاً عن ذلك، وهم أهل القتال ، فأما من لايقاتل عن ذلك فلا وجه لقتله؛ كالمرأة والشيخ الكبير والراهب ونحو ذلك؛ ولأن المرأة تصير رقيقة للمسلمين ومالاً لهم، ففي قتلها تفويت لذلك عليهم من غير حاجة ، وإضاعة المال لغير حاجة لايجوز).

#### [مُنَاقَشَةُ قَوْلِ مَنْ يَقُوْلُ : يُقْتَلُ الكَافِرُ لِمُجَرَّدِ كُفْرِهِ ]

ثُمَّ يُقَالُ: فَإِنْ كَانَ مُجَرَّدُ الكُفْرِ هُوَ المُوْجِبُ لِلَقَتْلِ، فَهَا المَانِعُ مِنْ قَتْل المَرْأَةِ الكَافِرَةِ؟.

فَإِذَا قِيْلَ: لَأَنَّهَا صَارَتْ سَبْياً لِلْمُسْلِمِيْنَ.

قِيْلَ: إِنَّمَا صَارَتْ سَبْيَاً لِخُرْمِةِ دَمِهَا.

فَإِذَا قِيْلَ: حَرُمَ دَمُهُا لِكَوْنِهَا تَصِيْرُ رَقِيْقَةً، كَانَ هَذَا دَوْرَاً ، فَإِنَّهُ تَعْلِيْلُ لِخُرْمَةِ دَمِهَا بِاسْتِرْقَاقِهَا تَعْلِيْلُ لِحُرْمَةِ دَمِهَا بِاسْتِرْقَاقِهَا وَمَصِيْرِهَا مَالاً.

فَإِنْ قِيْلَ : بَلِ العِلَّةُ هِي إِمْكَانُ اسْتِرْقَاقِهَا وَأَنْ تَصِيْرَ مَالاً.

قِيْلَ: وَهَذِهِ العِلَّةُ مَوْجُوْدَةٌ فِي الرِّجِالِ، فَيُمْكِنُ اسْتِرْقَاقُهُمْ وَاسْتِعْبَادُهُمْ؛ وَلِهَذَا يُحَيَّرُ الإِمَامُ فِي الأَسْرَى بَيْنَ القَتْلِ، وَالاسْتِرْقَاقِ،

وَالْمَنِّ، وَالْفِدَاءِ(١).

فَإِنْ قِيْلَ : إِنَّمَا يُسْتَرَقُ الرَّجُلُ إِذَا أُمِنَتْ غَائِلَتُهُ، وَالمَرْأَةُ مَأْمُوْنَةٌ.

قِيْلَ: فَقَدْ عَادَ الأَمْرُ إِلَى خَوْفِ الضَّرَرِ، وَأَنْ الرَّجُلَ إِنَّمَا قُتِلَ لِلَّهْ ضَرَرِهِ عَنِ الدِّيْنِ وَأَهْلِهِ، فَمَنْ أُمِنَ ضَرَرُهُ بِالدِّيْنِ وَأَهْلِهِ لَمْ يُقْتَلْ، وَمَعْلُومٌ أَنَّ كَثِيْرٍ مِنَ الرِّجِالِ يُؤْمَنُ ضَرَرُهُ أَكْثَرَ مِنْ كَثِيْرٍ مِنَ النِّسَاءِ، وَهِمَنُ الرَّجِالِ يُؤْمَنُ ضَرَرُهُ أَكْثَرَ مِنْ كَثِيْرٍ مِنَ النِّسَاءِ، وَهِمَنَا تُقْتَلُ المَرْأَةُ إِذَا قَاتَلَتْ، وَإِذَا كَانَتْ مُدَبِّرَةً بِالرَّأَيِّ ، مِثْل هِنْدٍ ، وَقَدْ أَبَاحَ النَّبِيُ عَلَيْهٍ عَامَ الفَتْح دَمَ عِدَّةِ نِسْوَةٍ فِيْهِنَّ هِنْد.

فَإِنْ قِيْلَ : المَرْأَةُ إِذَا قَاتَلَتْ تُقْتَلُ دَفْعَاً لِصَوْهِا، فَإِذَا أُسِرَتْ لَمْ تُقْتَلُ دَفْعاً لِصَوْهِا، فَإِذَا أُسِرَتْ لَمْ تُقْتَلُ.

قِيْلَ : لَا نُسلِّمُ ، فَإِنَّ هَذَا وَإِنْ قَالَهُ الشَّافِعِيُّ، فَالْأَكْثَرُوْنَ يُبيْحُوْنَ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى (٣٤/ ١١٦): (فإن الإمام إذا خير في الأسرى بين القتل والاسترقاق والمن والفداء ،فعليه أن يختار الأصلح للمسلمين ). ونحوه أيضاً في الصارم المسلول (٢/ ٤٦٩).

قَتْلَ مَنْ قَاتَلَتْ بَعْدَ الأَسْرِ كَالرَّجُلِ ، وَكَمَا أَمَرَ النَّبِيُّ عَلَيْ بِقَتْلِ هِنْد وَغَيْرِهَا مِنْ النِّسْوَةِ ، وَكَانَ قَدْ أَمَّنَ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ ، وَلَمْ يُؤَمِّنْ مَنْ قَاتَلَ ، لَا مِنَ النِّسْوَةِ ، وَكَانَ قَدْ أَمَّنَ مَنْ لَمْ يُقَاتِلْ ، وَلَمْ يُؤَمِّنْ مَنْ قَاتَلَ ، لا مِنَ النِّسَاءِ(١).

فَدَلَّ ذَلِكَ: عَلَى أَنَّهُ أَبَاحَ قَتْلَ أُولَئِكَ النِّسُوة ، وَإِنْ لَمْ يَكُنَّ حِيْنَئِذٍ يُعْقِرِ لَمَ النَّسُونَ لَمْ يَكُنَّ حِيْنَئِذٍ يُقَاتِلْنَ لِمَا تَقَدَّمَ مِنْ قِتَالِهِنَّ بِٱلْسِنَتِهِنَّ ، فَإِنَّ القِتَالَ بِاللِّسَانِ قَدْ يَكُوْنُ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ۲۰۹): (وإذا قاتلت المرأة الحربية جاز قتلها بالإتفاق لأن النبي علل المنع من قتلها بأنها لم تكن تقاتل ،فإذا قاتلت وجد المقتضى لقتلها ،وانتفى المانع ؛ لكن عند الشافعي تقاتل كها يقاتل المسلم الصائل، فلا يقصد قتلها بل دفعها ،فإذا قدر عليها لم يجز قتلها ،وعند غيره إذا قاتلت صارت بمنزلة الرجل المحارب) .وانظر أيضاً الموضع السابق (۲/ ۲۲۰)، وقال أيضاً في الموضع السابق (۳/ ۷۷٤): (وبالجملة فقصة قتله لأولئك النسوة من أقوى ما يدل على جوازقتل السابة بكل حال ، فإن المرأة الحربية لا يبيح قتلها إلا قتالها، وإذا قاتلت ثم تركت القتال في غزوة أخرى واستسلمت وانقادت لم يجز قتلها في هذه الثانية ، ومع هذا فالنبي أمر بقتلهن).

أَعْظَمَ مِنَ القِتَالِ بِاليَدِ(١).



را) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (٣/ ٧٣٥): (إن المحاربة نوعان: محاربة باليد، ومحاربة باللسان، والمحاربة باللسان في باب الدين قد تكون أنكى من المحاربة باليد ...ولذلك كان النبي يقتل من كان يحاربه باللسان مع استبقائه بعض من حاربه باليد ،خصوصاً محاربة الرسول بعد موته ،فإنها إنها تمكن باللسان، وكذلك الإفساد قد يكون باليد، وقد يكون باللسان، وما يفسده اللسان من الأديان أضعاف ما تفسده اليد، كها أن ما يصلحه اللسان من الأديان أضعاف ما تصلحه اليد، فثبت أن محاربة الله ورسوله باللسان أشد، والسعي في الأرض لفساد الدين باللسان أو كد).

## [الدَّلِيْلُ الثَّانِي عَلَى تَعْرِيْم قَتْلِ الكَافِرِ لِمُجَرَّدِ كُفْرِهِ ]

وَٱيْضًا : فَقَدْ دَلَّتِ النُّصُوْصُ عَلَى أَنَّ مَنْ تَابَ قَبْلَ القُدْرَةِ عَلَيْهِ وَهُوَ مُمْتَنِعٌ فَإِنَّهُ يَعْصِمُ دَمَهُ وَمَالَهُ ، بِخَلافِ مَنْ تَابَ بَعْدَ القُدْرَةِ عَلَيْهِ، وَهُوَ مُمْتَنِعٌ فَإِنَّهُ يَعْصِمُ دَمَهُ وَلَمْ يُغْصَم اسْتِرَقَاقُهُ .

بَلْ قِيْلَ: يَصِيْرُ رَقِيْقًاً.

وَقِيْلَ: يُخَيَّرُ الإِمَامُ فِيْهِ (١).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (۱۰/ ٣٧٤): (كما قال على الله المرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، فاذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله وقال تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ مَنَ لَا لَكُونَ نِنْنَةٌ وَيَكُونَ الْذِينُ يُثِبِّ ﴾ وقال : ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلُ ﴾ ؛ ولهذا من تاب من الكفار والمحاربين وسائر الفساق قبل القدرة عليه سقطت عنه العقوبة التى لحق لله، فإذا أسلم الحربي قبل القدرة عليه عصم دمه وأهله وماله، وكذلك قاطع الطريق والزاني والسارق والشارب إذا تابوا قبل القدرة عليهم؛ لحصول المقصود بالتوبة، وأما إذا تابوا بعد القدرة لم تسقط العقوبة كلها؛ لأن ذلك يفضي إلى تعطيل الحدود، وحصول الفساد؛ ولأن هذه التوبة غير موثوق بها ؛ولهذا إذا

وَإِنَّمَا عُصِمَ دَمَهُ ؛ لَأَنَّ الكُفْرَ شَرْطٌ فِي حِلِّ دَمِ المَقْدُورِ عَلَيْهِ ، فَإِنَّ عُتِى أَنَّ المُسْلَمَ إِذَا حَارَبَ جَازَ قِتَالُهُ ، فَإِذَا قُدِرَ عَلِيْهِ لَمْ يَحِلَّ قِتْلُهُ ، فَإِنَّ المُسْلَمِ عَاصِمٌ ، فَفِي الحَدِيْثِ: ﴿لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِي مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لا الإسلامِ عَاصِمٌ ، فَفِي الحَدِيْثِ: ﴿لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِي مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلّا الله ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله ، إِلّا بِإِحْدَى ثَلاثٍ ، كُفْرٌ بَعْدَ إِسْلامٍ ، وَزِنَا بَعْدَ إِحْصَانٍ ، أَنْ أَنْ يَقْتُلَ نَفْسَا فَيُقْتَلَ بِهَا »(١) ، كَمَا جَاءَ إِسْلامٍ ، وَزِنَا بَعْدَ إِحْصَانٍ ، أَنْ أَنْ يَقْتُلَ نَفْسَا فَيُقْتَلَ بِهَا»(١) ، كَمَا جَاءَ مِثْلُ هَذَا الحَدِيْثِ مَنْ عَدِيْثِ ابنِ مَسْعُوْدٍ.

فَالْمُحَارِبُ إِذَا كَانَ كَافِراً : جَازَ قَتْلُهُ ، وَإِذَا أُسِرَ جَازَ قَتْلُهُ لِخَارِبُ إِذَا مُنَّ عَلَيْهِ أَوْ فُوْدِيَ لِحَرَابِهِ (٢) الْمُتَقَدِّم ، وَدَفَعَا لِشَرِّهِ فِي الْمُسْتَقْبَلِ، فَإِنَّهُ إِذَا مُنَّ عَلَيْهِ أَوْ فُوْدِي

أسلم الحربي عند القتال صح إسلامه؛ لأنه أسلم قبل القدرة عليه، بخلاف من أسلم بعد الأسر ، فإنه لا يمنع استرقاقه وإن عصم دمه).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (ح/ ٦٤٨٤) ، ومسلم (ح/ ١٦٧٦) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: (حربه).

فَقَدْ يَضُرُّ بِالْمُسْلِمِيْنَ (١).

وأَمَّا المُسْلِمُ: إِذَا جَازَ قِتَالُهُ لِحِرَابِهِ (٢) ، مِثْل قِتَالِ البُغَاةِ والعِدَاةِ ، فَإِذَا أُسِرَ لَمْ يَجُزْ قَتْلُهُ لِحِرَابِهِ (٣) المُتَقَدِّم ، وَلَكِنْ إِذَا كَانَ لَهُ فِئَةٌ مُمْتَنِعَةٌ:

فَقِيْلَ: يَجُوْزُ قَتْلُهُ لِحِرَابِهِ (١) الْمَتَقَدِّم.

وَقِيْلَ: لَا يَجُوْذُ (٥).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (۲/ ٥٠٦): (وصار هذا كالاسير اقتضت المصلحه قتله ،لعلمنا أنه متى أفلت كان فيه ضرر على المسلمين أكثر من ضرر قتله ،فانه لا يجوز المن عليه ولا المفاداه به اتفاقاً).

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: (حربه).

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة: (حربه).

<sup>(</sup>٤) في المطبوعة : (حربه) .

<sup>(</sup>٥) قال شيخ الإسلام في الفتاوى (١٠/ ٣٧٤): (ولهذا من تاب من الكفار والمحاربين وسائر الفساق قبل القدرة عليه سقطت عنه العقوبة التي لحق لله، فإذا أسلم الحربي قبل القدرة عليه عصم دمه وأهله وماله، وكذلك قاطع الطريق والزاني والسارق والشارب إذا تابوا قبل القدرة عليهم لحصول المقصود بالتوبة،

# [الدَّلِيْلُ الثَّالِثُ عَلَى تَعْرِيْم قَتْلِ الكَافِرِ لِمُجَرَّدِ كُفْرِهِ]

وَأَيْضًا : فَإِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ فِي قِتَالِ الكُفَّارِ : ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ ٱلرِّقَابِ حَتَى إِذَا أَنْحَنَتُمُومُ فَشُدُّوا ٱلْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآةً ﴾ .

وَلَوْ كَانَ الكُفْرُ مُوْجِبًا لِلقَتْلِ: لَمْ يَجُزْ المَنُّ عَلَى الكَافِرِ وَلَا المُنَادَاةَ بِهِ، كَمَا لَا يَجُوْزُ ذَلِكَ مَمَّنْ وَجَبَ قَتْلُهُ ، كَالزَّانِي المُحْصَنِ وَالمُرْتَدِّ ، وَقَدْ مِنَ النَبِيُّ عَلَى غَيْرِ وَاحِدٍ مِنَ الكُفَّارِ ، وَفَادَى بِكَثِيْرٍ مِنْهُمْ، فَفَادَى بِالأَسْرَى يَوْمَ بَدْرِ (۱).

وأما اذا تابوا بعد القدرة لم تسقط العقوبة كلها؛ لأن ذلك يفضى إلى تعطيل الحدود ،وحصول الفساد ؛ولأن هذه التوبة غير موثوق بها؛ ولهذا إذا أسلم الحربي عند القتال صح إسلامه ؛لأنه أسلم قبل القدرة عليه بخلاف من أسلم بعد الاسر ؛فانه لا يمنع استرقاقه وأن عصم دمه).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى (۲۸/ ۱۱٤): (والكافر الأصلى يجوز ان يعقد له أمان وهدنة ،ويجوز المن عليه والمفاداة به إذا كان أسيرًا عند الجمهور، ويجوز اذا كان كتابياً ان يعقد له ذمة ،ويؤكل طعامهم ،وتنكح نساؤهم ،ولا تقتل نساؤهم إلا أن يقاتلن بقول أو عمل باتفاق العلماء، وكذلك لا يقتل منهم إلا من

وَلَوْ كَانَ الكُفْرُ مُوْجِبًا : لَوَجَبَ قَتْلُ كُلِّ أَسَيْرٍ كَافِرٍ ، وَقَدْ مَنَّ عَلَى أَبِي عَزَّةَ الجُمَحِيِّ ، وَعَلَى ثُمَامَةَ بنِ أَثَّالٍ ، وَغَيْرِهِمِا.

فَإِنْ قِيْلَ: المَنُّ وَالفِدَاءُ مَنْسُونٌ.

كان من أهل القتال عند جمهور العلماء، كها دلت عليه السنة )، وقال أيضاً كها في الموضع السابق (٢٨/ ٣٥٥): (ولهذا أوجبت الشريعة قتال الكفار، ولم توجب قتل المقدور عليهم منهم ؛ بل إذا أسر الرجل منهم في القتال أو غير القتال مثل أن تلقيه السفينة إلينا أو يضل الطريق أو يؤخذ بحيلة، فإنه يفعل فيه الإمام الأصلح من قتله أو استعباده أو المن عليه أو مفاداته بهال أو نفس عند أكثر الفقهاء، كها دل عليه الكتاب والسنة، وإن كان من الفقهاء من يرى المن عليه ومفاداته منسوخاً)، وقال أيضاً في الموضع السابق (٢٤/ ١٦٠): (فإن الإمام إذا خير في الأسرى بين القتل والاسترقاق والمن والفداء ،فعليه أن يختار الأصلح للمسلمين)،وقال أيضاً في منهاج السنة (٤/ ٤٢٢): (ومن الاجتهاد أن يكون ولى الأمر أو نائبه خيراً بين أمرين فأكثر ،تخيير تحر للأصلح ،لا تخيير شهوة ،كها يخير الإمام في الأسرى بين القتل والاسترقاق والمن والفداء عند أكثر العلهاء).

قَيْلَ : هَذَا مَمْنُوعٌ (١) ، فَأَيْنَ النَّاسِخُ ؟ .

وَبِتَقْدِيْرِ نَسْخِهِ فَذَاكَ لَأَنَّ لَهُ فِئَةٌ يَعُوْدُ إِلَيْهِمْ فَيْقَوْيِمِمْ ، وَأَبُوحَنِيْفَةَ يَقُولُ بِمَنْعِ الْمَنْ وَالفِدَاء لِهِذِهِ العِلَّةِ ، كَمَا يُقْتَلُ الأَسِيْرُ المُسْلِمُ إِذَا كَانَ لَهُ فِئَةٌ مُمْتَنِعَةٌ ، وَإِلَّا فَيَجُوزُ اسْتِرَقَاقُهُ ، فَلَوْ كَانَ القَتْلُ مُوْجِبًا لَمَا جَازَ اسْتِرَقَاقُهُ ، فَلَوْ كَانَ القَتْلُ مُوْجِبًا لَمَا جَازَ اسْتِرَقَاقُهُ . فَلَوْ كَانَ القَتْلُ مُوْجِبًا لَمَا جَازَ اسْتِرَقَاقُهُ . فَلَوْ كَانَ القَتْلُ مُوْجِبًا لَمَا جَازَ اسْتِرَقَاقُهُ .

<sup>(</sup>۱) وقال شيخ الإسلام في منهاج السنة (٤/ ٢٢٢): (فإن قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فَا اللهِ وَاللهِ عَالَى: ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

# [الدَّلِيْلُ الرَّابِعُ عَلَى تَحْرِيْمِ قَتْلِ الكَافِرِ لِمُجَرَّدِ كُفْرِهِ]

لأَنَّ قَتْلَ تِلْكَ الطَّائِفَةِ المُعَيَّنَةِ مِنَ الكُفَّارِ كَانَ فِي نَفْسِ الأَمْرِ مِمَّا أَمَرَ اللهُ بِهِ رَسُوْلَهِ ، فَإِنَّهُمْ لَوْ أُطْلِقُوا لَعَادَ أَمَرَ اللهُ بِهِ رَسُوْلَهِ ، فَإِنَّهُمْ لَوْ أُطْلِقُوا لَعَادَ عَلَى الإِسْلامِ مَنْ شَرِّهِمْ مَا لايُطْفَأْ ، وَلَكِنْ هَذَا مَاكَانَ ظَاهِراً .

وَكَانَ لَمُ مِنْ حُلَفَائِهِمْ فِي الجَاهِلَيَّةِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ مَنْ يَخْتَارُ المَنَّ عَلَيْهِمْ، فَلَمَّا حَكم فَيْهِمْ سَعَدٌ بِالقَتْلِ، قَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ « لَقَدْ حَكَمْتَ عَلَيْهِمْ، فَلَمَّا حَكم فَيْهِمْ سَعَدٌ بِالقَتْلِ، قَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِمْ بِحُكْمِ اللهِ » . وَهَذَا يَدَلُّ عَلَى أَنْ بَعْضَ الكُفَّارِ يَتَعَيَّنُ قَتْلُهُ دُوْنَ

<sup>(</sup>۱) في هامش الأصل كتب: (بياض بالأصل)، ثم أضافها في الأصل بين معقوفتين. (۲) سبق تخريجه.

## بَعْضٍ، وَهَذَا حُجَّةٌ لِكَوْنِ مُجَرَّدِ الكُفْرِ لَيْسَ هُوَ المُوْجِبُ لِلْقَتْلِ.

وَإِنَّمَا الْمُوْجِبُ كُفْرٌ مَعَهُ إِضْرَارٌ بِالدِّيْنِ وَأَهْلِهِ('' ، فَيُقْتَلْ لِدَفْعِ ضَرَرَهِ وَأَهْلِهِ ، لِعَدَمِ العَاصِمِ ، لَالِوُجُودِ المُوْجِبِ، فَإِنَّ الكُفْرَ - وَإِنْ لَمْ ضَرَرَهِ وَأَهْلِهِ ، لِعَدَمِ العَاصِمِ ، لَالِوُجُودِ المُوْجِبِ، فَإِنَّ الكُفْرَ - وَإِنْ لَمْ يَكُنْ مُوْجِبًا [لِلْقَتْلِ]('' - فَصَاحِبُهُ لَيْسَ بِمَعْصُومِ الدَّمِ وَلَا المَالِ ، بَلْ يَكُنْ مُوْجِبًا [لِلْقَتْلِ]('' - فَصَاحِبُهُ لَيْسَ بِمَعْصُومِ الدَّمِ وَلَا المَالِ ، بَلْ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كها في الفتاوى ( ۲۸/ ۳۵٤) : (وذلك ان الله تعالى أباح من قتل النفوس ما يحتاج اليه في صلاح الخلق ... فمن لم يمنع المسلمين من إقامة دين الله لم تكن مضرة كفره إلا على نفسه ...ولهذا أوجبت الشريعة قتال الكفار ولم توجب قتل المقدور عليهم منهم) . وقال أيضاً كها في الفتاوى ( ۲۰۲/۲۰) : (وأما أحمد فالمبيح عنده انواع أما الكافر الأصلي فالمبيح عنده هو وجود الضرر منه أو عدم النفع فيه، أما الأول فالمحاربة بيد أو لسان فلا يقتل من لا محاربة فيه بحال من النساء والصبيان والرهبان والعميان والزمني ونحوهم، كها هو مذهب الجمهور).

<sup>(</sup>٢) مابين المعقوفتين إضافة يقتضيها السياق ، وهي مذكورة في بعض المواطن من كتب شيخ الإسلام هكذا . قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (٢/ ٣١٩) : (لأن الكفر مبيح للدم لاموجب لقتل الكافر بكل حال، فإنه يجوز أمانة

هُوَ مُبَاحُ الدَّمِ وَالمَالِ ، فَلَمْ تَثْبُتْ فِي حَقَّهِ العِصْمَةُ المُؤْثِمِةُ ، فَلَوْ قَتَلَهُ قَالَهُ قَالِلُ وَلَا عَهْدَ لَهُ لَمْ يَضْمَنْهُ بِشَيءٍ، حَتَّى نِسَاؤُهُمْ وَصِبْيَالَهُمْ لَوَ قَتَلَهُمْ قَالِلُهُمْ وَصِبْيَالَهُمْ لَوَ قَتَلَهُمْ قَالِلٌ لَمْ يَضْمَنَهُمْ (١) ، وَمَا نَعْلَمُ فِي هِذَا نِزَاعًا بَيْنَ المُسْلِمِيْنَ .

مَعَ أَنَّهُ لَا يَجُلُّ قَتْلُهُمْ ، مِثْلَ كَثِيْرٍ مِنْ الحَيوَانِ ، لَا يَجِلُّ قَتْلُهُ ، وَلَوْ قَتَلَهُ قَاتِلٌ لَمْ يَضْمَنْهُ بِشَيءٍ ، وَهُو مُبَاحُ الدَّمِ وَالمَالِ ، كَمَا نَقَوْلُ فِيمًا خُلِقَ مِنَ النَّبَاتِ وَالصَّيْدِ هُوَ مُبَاحٌ ، ثُمَّ مَعَ هَذَا لَا يَجُوْزُ إِتْلَافُهُ بِلَا فَائِدَةٍ ، فَلَا يَجُوْزُ قَتْلُ الصَّيْدِ لِغَيْرِ مَأْكَلِهِ ، وَلَا إِتْلَافُ الْمُبَاحَاتِ لِغَيْرِ مَنْفَعَةٍ ، فَإِنَّ هَذَا فَسَادٌ، وَاللهُ لَا يُحِوْرُ قَتْلُ الصَّيْدِ لِغَيْرِ مَأْكَلِهِ ، وَلَا إِتْلَافُ المُبَاحَاتِ لِغَيْرِ مَنْفَعَةٍ ، فَإِنَّ هَذَا فَسَادٌ، وَاللهُ لَا يُحِوْرُ اللهُ لَا يُحِدُ الفَسَادَ.

ومهادنته والمن عليه ومفاداته ؛لكن إذا صار للكافر عهد عصم العهد دمه الذي أباحه الكفر).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (٢٥٨/٢): (نعم المحرم إانها هو قصد قتلهن فأما إذا قصد الرجل بالإغارة أو برمي منجنيق أو فتح شق أو إلقاء نار، فتلف بذلك نساء أو صبيان لم نأثم بذلك ،وبكل حال فالمرأة الحربية غير مضمونة بقود ولا دية ولا كفارة لأن النبي لم يأمر من قتل المرأة في مغازيه بشئ من ذلك، فهذا ما تفارق به المرأة الذمية).

## [قَتْلُ الكَافِرِ الَّذِي لَايَضُرُّ بِالْمُسْلِمِيْنَ فَسَادٌ لَا يُحْبُهُ اللهُ وَلَارَسُولُهُ]

كَذَلِكَ الكَافِرُ الَّذِي لَايَضُرُّ الْمُسْلِمِيْنَ، هُوَ غَيْرُ مَعْصُوْمٍ ، بَلْ مُبَاحٌ، وَهُوَ مِنْ حَطَبِ جَهَنَّمِ ؛ لَكِنْ قَتْلَهَ مِنْ غَيْرِ سَبَبٍ يُوْجِبُ قَتْلَهَ مَنْ غَيْرِ سَبَبٍ يُوْجِبُ قَتْلَهَ فَسَادٌ لَا يُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ ، وَإِذَا لَمْ يُقْتَلْ يُرْجَى لَهُ الإِسْلَامُ كَالعُصَاةِ مِنَ المُسْلِمِينَ .

وَاللهُ تَعَالَى أَبَاحَ القَتْلَ؛ لَأَنَّ الفِتَنَةَ أَشَدُّ مِنَ القَتْلِ، فَأَبَاحَ مِنَ القَتْلِ، فَأَبَاحَ مِنَ القَتْلِ، فَأَبَاحَ مِنَ القَتْلِ النَّفْسِ إِلَّا القَتْلِ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ ('' ، فَإِنَّ الأَصْلَ أَنَّ اللهَ حَرَّمَ قَتْلَ النَّفْسِ إِلَّا بِحَقِهَا ('').

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى ( ۲۸/ ۳۵٤) : (وذلك أن الله تعالى أباح من قتل النفوس ما يحتاج إليه في صلاح الخلق ... فمن لم يمنع المسلمين من إقامة دين الله لم تكن مضرة كفره إلا على نفسه ...ولهذا أوجبت الشريعة قتال الكفار ولم توجب قتل المقدور عليهم منهم).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ كما في الفتاوى (١٦/ ٨٠) : ((قو له: ﴿ وَلِنَا ٱلْمَوْمُرُدَةُ سُهِلَتْ ﴿ إِنَّا الْمَوْمُرُدَةُ سُهِلَتْ ﴿ وَلِنَا ٱلْمَوْمُرُدَةُ سُهِلَتْ ﴿ وَلِنَا الْمَاسِى فَلِلْكَ مَا اللهِ اللهُ ا

## [قَتْلُ الآَدَمِيِّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ بَعْدَ الكُفْرِ]

وَقَتْلُ الْآدَمِيِّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ بَعْدَ الكُفْرِ، فَلَا يُبَاحُ قَتْلُهُ إِلَّا لِمَعْدَ الكُفْرِ، فَلَا يُبَاحُ قَتْلُهُ إِلَّا لَمْ يَكُنْ لِمَصْلَحَةٍ رَاجِحَةٍ، وَهُوَ أَنْ يُدْفَعَ بِقَتْلِهِ شَرٌ أَعْظَمَ مِنْ قَتْلِهِ ، فَإِذَا لَمْ يَكُنْ فِي وُجُودِ هَذَا الشَّرِّ لَمْ يَجُزْ قَتْلُهُ، قَالَ تَعَالَى :

﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا آخَيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾

فَلَمْ يُبِحْ القَتْلَ إِلَّا قَوَداً ،أَوْ لِفَسَادِ البُغَاةِ وَسَعْيِهِمْ فِي الأَرْضِ بِالفَسَادِ ، مِثُل: فِتْنَةُ المُسْلِمِ عَنْ دِيْنِهِ ، وَقَطْعِ الطَّرِيْقِ . وَأَمَّا ذَنْبُهُ الَّذِي

والمجنون؛ لأن القلم مرفوع عنها ، فلا ذنب لها، وهذه العلة لا ينبغي أن يشك فيها في النهي عن قتل صبيان أهل الحرب، وأما العلة المشتركة بينهم و بين النساء، فكونهم ليسو ا من أهل القتال على الصحيح الذي هو قو ل الجمهور... والآية تقتضي ذم قتل كل من لا ذنب له ، من صغير و كبير ، و سؤالها تو بيخ قاتلها).

يَخْتَصُّ بِهِ وَلَايَتَعَدَّى ضَرَرُهُ إِلَى غَيْرِهِ: فَهَذَا لَايُسَمَّى فَسَادَاً (١).

بِخَلافِ الدَّاعِي إِلَى الكُفْرِ وَالنَّفِاقِ والزَّنَى، فَإِنَّ هَذَا أَفْسَدَ غَيْرَهُ، فَلُولا عُقُوْبِةِ الزُّنَاةِ لَكَانَ مَنِ اشْتَهَاهُ يَدْعُو إِلَيْهِ مَنْ يُجِيْبُهُ إِلَيْهِ ، فَيُفْسِدُ فَلَوْلا عُقُوْبِةِ الزُّنَاةِ لَكَانَ مَنِ اشْتَهَاهُ يَدْعُو إِلَيْهِ مَنْ يُجِيْبُهُ إِلَيْهِ ، فَيُفْسِدُ كُلُّ مِنْهُمَ الآخَرُ ، وَيُفْسِدِانِ النَّاسَ ، فَإِذَا قُتِلَ فَاعِلُهُ انْتَهُوا عَنِ كُلُّ مِنْهُمَ الآخَرُ ، وَيُفْسِدِانِ النَّاسَ ، فَإِذَا قُتِلَ فَاعِلُهُ انْتَهُوا عَنِ الفَسَادِ.



<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول (٣/ ٧٣٤): (الفساد نوعان: لازم وهو مصدر فسد يفسد فساداً، ومتعد وهو اسم مصدر أفسد يفسد إفساداً، وهذا إنها يقال لمن أفسد غيره؛ لانه لو كان الفساد في نفسه فقط لم يقل: سعى في الارض فساداً، وإنها يقال في الأرض لما انفصل عن الإنسان، كها قال سبحانه وتعالى: ﴿مَا أَسَابَ مِن مُصِيبَةِ فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كَانَ إِنْ الْرَضِ عَلَى الْأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كَانَ الْرَضِ عَلِينَا فِي الْأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كَانَ الْرَضِ عَلِينَا فَي الْأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي الْأَرْضِ وَلا إِن أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي الْأَرْضِ وَلا إِن أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي الْأَرْضِ وَلِينَ النَّهُ وَقِينَ لَنْ كُونِ الْفُرِينِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقِينَ النَّهُ وَقِينَ النَّهُ وَقِينَ اللَّهُ وَقِينَ النَّهُ وَقِينَ اللَّهُ وَقِينَ النَّهُ وَقِينَ اللَّهُ وَقِينَ النَّهُ وَقِينَ النَّهُ وَقِينَ النَّهُ وَقِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَقِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقِينَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

### [مُنَاقَشَةُ بَعْضُ الإِعْتِرَاضَاتِ]

فَإِنْ قِيْلَ: فَيَلْزَمُ عَلَى هَذَا أَنْ لايُقْتَلَ تَارِكُ الصَّلاةِ ؛ لأَنَّ ضَرَرَهُ عَلَى نَفْسِهِ.

قِيْلَ: مَنْ يَقُوْلُ: إِنَّه يَكْفُرُ: يَقْتُلُهُ (١) لِرِدَّتِهِ، وَمَعْلُوْمٌ أَنَّهُ لَا يُدْعَى أَحَدٌ إِلَى الصَّلاَةِ ، فَيَمْتَنَعُ عَنْهَا حَتَّى يُقْتَلَ إِلَّا وَهُوَ كَافِرٌ، وَنَحْنُ لَا عَدُّ إِلَى الصَّلاَةِ ، فَيَمْتَنَعُ عَنْهَا حَتَّى يُقْتَلَ إِلَّا وَهُوَ كَافِرٌ، وَنَحْنُ لَا نَقْتُلُهُ الْبَدَاءً ، بَلْ يُدْعَى إِلَيْهَا ، وَيُعَاقَبُ بِهَا دُوْنَ القَتْلِ ، فَإِنْ صَلَّى لَانَقْتُلُهُ الْبَدَاءً ، بَلْ يُدْعَى إِلَيْهَا ، وَيُعَاقَبُ بِهَا دُوْنَ القَتْلِ ، فَإِنْ صَلَّى وَإِلَّا فَإِذَا أَصَرَّ حَتَّى يُقْتَلَ وَلَا يُصْلِّي فَهُوَ كَافِرٌ قَطْعَاً (١).

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: (بقتله)، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام في السياسة الشرعية ص(١٠١): (فأما غير الممتنعين من أهل ديار الإسلام ونحوهم، فيجب إلزامهم بالواجبات التي هي مباني الإسلام الخمس وغيرها ،من أداء الأمانات ،والوفاء بالعهود في المعاملات، وغير ذلك، فمن كان لا يصلي من جميع الناس رجالهم ونسائهم، فإنه يؤمر بالصلاة، فإن امتنع عوقب حتى يصلي بإجماع العلماء، ثم إن أكثرهم يوجبون قتله إذا لم يصل فيستتاب، فإن تاب وإلا قتل، وهل يقتل كافراً أو مرتدا أو فاسقاً، على قولين

وَمَنْ ظَنَّ أَنَّهُ مَعَ صَبْرِهِ عَلَى القَتْلِ يَكُونُ مُسْلِماً فَي البَاطِنِ فَخَطَوُهُ ظَاهِرٌ ، وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيْحِ عَنِ النَّبِيِّ عَيْكِ أَنَّهُ قَالَ : «بَيْنَ العَبْدِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالكُفْرِ تَرْكُ الصَّلاةِ »(١) ، وَقَالَ : « العَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ الصَّلاة فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ»(١).

وَأَمَّا مَنْ قَتَلَهُ لِتَرْكِ الصَّلَاةِ مَعَ اعْتِقَادِهِ أَنَّهُ قَتَلَ مُسْلِماً: فَهَذَا مِمَّا أَنْكَرَهُ كَثِيْرٌ مِنَ العُلَمَاءِ ، وَقَالُوا هُوَ خِلَافُ النَّصُوْصِ (٣).

مشهورين في مذهب أحمد وغيره، والمنقول عن أكثر السلف يقتضي كفره، وهذا مع الإقرار بالوجوب، فأما من جحد الوجوب، فهو كافر بالاتفاق).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (ح/ ٨٢) من حديث جابر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (ح/۲٦٢٣) ، وقال : حسن صحيح ، والنسائي (۱/۲۳)، وابن ماجه (ح/۱۰۷۹)، وصححه الحاكم (۱/۲)،ووافقه الذهبي من حديث بريدة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام في شرح العمدة (٤/ ٧١ ـ ٧٣) ( : (و يقتل لكفره في إحدى الروايتين ،و في الأخرى يقتل كما يقتل الزاني والمحارب مع ثبوت إسلامه حداً محضاً... و الرواية الأولى اختيار أكثر الأصحاب مثل أبي بكر وابن شاقلا وابن

وَأَيْضَاً (١): دَمُ الْمُسْلِمِ لاَ يَحِلُّ إِلَّا بِرِدَّةٍ، أَوْ زِنَا مَعَ إِحْصَانٍ ، أَوْ قَتْلِ نَفْسٍ ، وَهِذَا كَانَ المَانِعُوْنَ لِلزَّكَاةِ عِنْدَ الصَّحَابَةِ وَالْمُسْلِمِينَ مُرْتَدِّيْنَ ، لَمْ يَغْعَلُوْا فِيْهِمِ أَحَداً مُسْلِماً ، فَمَنْ مَنَعَ الزَّكَاةَ حَتَّى قُتِلَ وَلَمْ يُزَكِ لَمْ يَكُنْ إِلَّا كَافِراً، وَكَذَلِكَ الصَّوْمُ وَالحَجُّ، لَوْ قُدِّرَ أَنَّهُ قِيْلَ لَهُ: إِنْ لَمْ تَصُمْ يَكُنْ إِلَّا كَافِراً، وَكَذَلِكَ الصَّوْمُ وَالحَجُّ، لَوْ قُدِّرَ أَنَّهُ قِيْلَ لَهُ: إِنْ لَمْ تَصُمْ فَي كُنْ إِلَّا كَافِراً، وَكَذَلِكَ الصَّوْمُ وَالحَجُّ حَتَّى قُتِلَ ، كَانَ كَافِراً، وَمِثْلُ وَإِلَّا قَتَلْنَاكَ ، فَامْتَنَعَ مِنَ الصِّيْامِ وَالحَجِّ حَتَّى قُتِلَ ، كَانَ كَافِراً، وَمِثْلُ هَذِهِ الأُمُورِ الَّتِي بُنِي الإِسْلَامِ عَلَيْهَا، فَهِي كَالشَّهَادَتَيْنِ، فَلَا يَكُونُ وَاللَّهُ مَا مُسْلِماً بِدُونِهَا.

وَدَارُ الإِسْلَامِ لاَ يُتْرَكُ فِيْهَا إِلَّا مُسْلِمٌ أَوْ كَافِرٌ بِجِزْيَةٍ وَصَغَارٍ ، وَدَارُ الإِسْلَامِ لاَ يُتُرنُ عُنْهَا إِلَّا مُسْلِمٌ مُسْلِمٌ ، فَلَا يَكُوْنُ مُسْلَمًا

حامد القاضي وأصحابه، ،وهو المنقول عن جماهير السلف ) ، وقال أيضاً كما في الفتاوى الكبرى (٤/ ٣٠١) : (وأما تارك الصلاة فإنه يستحق العقوبة باتفاق الأئمة ،وأكثرهم كمالك والشافعي وأحمد يقولون : إنه يستتاب ،فإن تاب وإلا قتل، وهل يقتل كافراً مرتداً، أو فاسقاً كغيره من أصحاب الكبائر ، على قولين).

ف (الأصل): (وهو أيضا) ، وكتب في هامشها : (كذا ولعل (هو) زائدة .)

حَتَّى يَقُوْمَ بِمَبَانِي الإِسْلامِ('' ، فَصَارَ قَتُلْ هَذَا كَقَتْلِ مَنْ أَتَى بِإِحْدَى الشَّهَادَتَيْنِ دَوْنَ الأُخْرَى ، وَكَقَتْلِ مَنْ كَذَّبَ بِالقُرْآنِ أَوْ بَعْضِهِ ، أَوْ جَحَدَ وُجُوبَ الصَّلاَةِ ، فَإِنَّ هَذَا يُقْتَلُ بِالإِجْمَاعِ؛ لِكَوْنِهِ كَافِراً غَيْرُ مُسْلِم ('').

وَمَنْ قَالَ هَذَا يَقُوْلُ : قَوْلُهُ عَلَيْهِ : « لا يَحِلُّ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ » (") لا يَدْخُلُ فِيْهِ مَنْ تَرَكَ إِحْدَى الْبَانِي ؛ لَأَنَّ هَوُلَاءِ غَيْرُ مُسْلِمِيْنَ ، وَهَذَا لا يَدْخُلُ فِيْهِ مَنْ تَرَكَ إِحْدَى الْبَانِي ؛ لَأَنَّ هَوُلَاءِ غَيْرُ مُسْلِمِيْنَ ، وَهَذَا قَدْ يُقَالُ : لَيْسُوْا مُرْتَدِّيْنَ وَلَدْ يُقَالُ : لَيْسُوْا مُرْتَدِّيْنَ وَلَكِنْ أَتُوا بِبَعْضِ الإِسْلامِ وَتَرَكُوا بَعْضَهُ ، فَيُقْتَلُوْنَ عَلَى مَاتَرَكُوهُ ، وَلَكِنْ أَتُوا بِبَعْضِ الإِسْلامِ، وَهُمْ كُفَّارٌ فِي البَاطِنِ .

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام في الجواب الصحيح (۱۲٦/۲): (وقد اتفق المسلمون على أن من جحد وجوب مباني الإسلام الخمس: الشهادتين، والصلوات الخمس، والزكاة، وصيام شهر رمضان، وحج البيت، فإنه كافر).

 <sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى (۲۰/ ۹۷): (من لم يقر بوجوبها، فهو كافر
 باتفاقهم).

<sup>(</sup>٣) سبق تخرجه .

وَكَذَلِكَ الأَعْرَابُ الَّذَيْنَ قَالُوْا آمَنَّا، فَقِيْلَ لَمَّمْ: ﴿ وَلَكِن تُولُوٓا اَسَلَمْنَا وَلِمَا مَنَا حِيِّ الدِّمَاء ، وَلَيْسُوْا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمُ ۚ ﴾ لَيْسُوْا كُفَّاراً مُبَاحِيِّ الدِّمَاء ، وَلَيْسُوْا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ ۚ ﴾ لَيْسُوْا بَ بَلْ قَدْ يَسْتَوُون مَعَ الْمُسْلِمِينَ فِي أَيْضًا لِلثَّوَابِ ، بَلْ قَدْ يَسْتَوُون مَعَ الْمُسْلِمِينَ فِي الْدُنْيَا ، وَالْمُنَافِقُونَ يَكُوْنُونَ فِي الآخِرَةِ مَعَ الكُفَّارِ، فَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِاللّبَانِي الدُّنْيَا ، وَالْمُنَافِقُونَ يَكُوْنُونَ فِي الآخِرَةِ مَعَ الكُفَّارِ، فَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِاللّبَانِي للسَّاهِ هَوُلًاء .

أُمَّا مَنْ تَرَكَ الْمَبَانِي أَوْ بَعْضَهَا: فَهَذَا قَدْ يَكُوْنُ مُنَافِقًا يُحْشَرُ مَعَ الْمُنَافِقِينَ ، وَلَابُدَّ مِنْ عُقُوْبَتِهِ ، فَإِنْ أَصَرَّ حَتَّى قُتِلَ ، فَهَذَا كَافِرٌ ، إِمَّا مُنَافِقٌ ، وَإِمَّا مُرْتَدُّ ، وَإِمَّا زِنْدِيْقٌ ظَهَرَ نِفَاقُهُ وَزَنْدَقَتُهُ (١).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى ( ۲۰/ ۹۰): (مباني الإسلام الخمس المأمور بها وإن كان ضرر تركها لا يتعدى صاحبها، فإنه يقتل بتركها في الجملة عند جماهير العلماء، ويكفر أيضا عند كثير منهم أو اكثر السلف ، وأما فعل المنهي عنه الذي لا يتعدى ضرره صاحبه، فإنه لا يقتل به عند أحد من الأئمة، ولا يكفر به إلا إذا ناقض الإيمان لفوات الإيمان ، وكونه مرتداً أو زنديقاً).

#### [المُوْجِبُ لِلْقَتْلِ]

وَنَحْنُ قَدَّمْنَا: أَنَّ مُجُرَّدَ الكُفْرِ لَيْسَ مُوْجِبَاً [لِلْقَتِلِ] (١) ؛ بَلْ الْمُوْجِبُ هُوَ الكُفْرُ المُغَلَّطُ ، وَتَغْلِيْظُهُ تَارَةً يَكُوْنَ بِحَرْبِ صَاحِبِهِ، وَتَعْلِيْظُهُ تَارَةً يَكُوْنَ بِحَرْبِ صَاحِبِهِ، وَتَارَةً بِرِدَّتِهِ عَنِ الإِسَلامِ.

ثُمَّ الْمُرْتَدُّ نَوْعَانِ : رِدَّةٌ مُجُرَّدَةٌ ، وَرِدَّةٌ مُغَلَّظَةً ، فَصَاحِبُ الرِّدَةِ الْمُعَلَّظَةِ يُقْتَلْ بِلا اسْتِتَابَةٍ ، وَإِنْ اسْتَتِيْبَ صَاحِبُ الْمُجَرَّدَةِ كَمَا أَمَرَ النَّبِيُّ الْمُعَلِّظَةِ يُقْتَلْ مِقِيْس بِنِ صَبَابَة ، وَعَبْدِاللهِ بِنِ خَطَلٍ مِنْ غَيْرِ اسْتِتَابَةٍ ، وَكَانَ \_ أَيْضًا \_ قَدْ أَهْدَرَ دَمَ عَبْدِاللهِ بِنِ سَعْدٍ ابِنِ أَبِي سَرْحٍ ، فَلَوْ قَتَلَهُ وَكَانَ \_ أَيْضًا \_ قَدْ أَهْدَرَ دَمَ عَبْدِاللهِ بِنِ سَعْدٍ ابِنِ أَبِي سَرْحٍ ، فَلَوْ قَتَلَهُ وَكَانَ \_ أَيْضًا \_ قَدْ أَهْدَرَ دَمَ عَبْدِاللهِ بِنِ سَعْدٍ ابِنِ أَبِي سَرْحٍ ، فَلَوْ قَتَلَهُ وَكَانَ \_ أَيْضًا \_ قَدْ أَهْدَرَ دَمَ عَبْدِاللهِ بِنِ سَعْدٍ ابِنِ أَبِي سَرْحٍ ، فَلَوْ قَتَلَهُ وَتَلَهُ مِنْ غَيْرِ اسْتِتَابَةٍ لَجَازَ ؛ لَكِنْ جَاءَ بَعْدُ فَقَبِلَ تَوْبَتَهُ.

وَهَذَا يَدَلُّ عَلَى أَنْ الاسْتِتَابَةَ وَقَبَوْلَ التَّوْبَةِ لَيْسَ وَاجِبَا لِكُلِّ مُوْتَدِّ، وَلا مُحَرَّماً فِي حَق كُلِّ مُوْتَدِّ، بَلْ صَاحِبُ الرِّدَّةِ المُغَلَّظَةِ قَدْ يُقْتَلُ مُوْتَدِّ، وَلَكِنْ لَوْ تَابَ لَمْ يُقْتَلْ ، وَقَدْ يُؤْمَرُ وَلَكِنْ لَوْ تَابَ لَمْ يُقْتَلْ ، وَقَدْ يُؤْمَرُ

مابين المعقوفتين إضافة يقتضيها السياق ، كما مر سابقاً .

بِاسْتِتَابَتِهِ، وَهَذَا التَّقْسِيْمُ مَوْجُوْدُ فِي مَذْهَبِ مَالِكٍ ، وَأَحْمَدَ ، وَغَيْرِهِمَا، وَقَدْ بُسِطَ مَايُنَاسِبُ هَذَا فِي «الصَّارِمِ المَسْلُوْلِ عَلَى شَاتِمِ الرَّسُوْلِ»(١٠)، فَكَذَلِكَ الكُفْرُ.



<sup>(</sup>۱) انظر (۳/ ۲۹۲ ، ۲۹۲) ، وقد قال في الموضع الأول: (الردة على قسمين: ردة مجردة، وردة مغلظة ، شرع القتل على خصوصها، وكلاهما قد قام الدليل على وجوب قتل صاحبها ،والأدلة الدالة على سقوط القتل بالتوبة لاتعم القسمين؛ بل إنها تدل على القسم الأول كها يظهر لمن ذلك تأمل الأدلة على قبول توبة المرتد، فيبقى القسم الثاني، وقد قام الدليل على وجوب قتل صاحبه ،ولم يأت نص ولا إجماع بسقوط القتل عنه،والقياس متعذر مع وجود الفرق الجلي ،فانقطع الإلحاق، والذي يحقق هذه الطريقة أنه لم يأت في كتاب ولا سنة ولا إجماع أن كل من ارتد بأي قول أو أي فعل كان، فإنه يسقط عنه القتل إذا تاب بعد القدرة عليه؛ بل الكتاب والسنة والإجماع قد فرق بين أنواع المرتدين).

# [الدَّلِيْلُ الخَامِسُ عَلَى تَعْرِيْمِ قَتْلِ الكَافِرِ لِمُجَرَّدِ كُفْرِهِ]

وَٱيْضًا فَلَوْ كَانَ الكُفْرُ مُوْجِباً لِلقَتْلِ: لَمْ يَجُزْ إِقْرَارَ كَافِرٍ بِالجِزْيِةِ وِالصَّغَارِ، فَإِنَّ هَذَا لَمْ يَبْذُلِ الكُفْر ؛ وَلِهَذَا لَمَّا كَانِتِ الرِّدَّةُ مُوْجِبَةُ لِلْقَتْلِ لَمْ يَجُزْ إِقْرَارَ مُرْتَدٍ بِجِزْيَة وَصَغَارٍ .

وَبِهَذَا يَظْهَرُ الْجَوَابُ عَمَّا أَوْرَدَهُ بَعْضُ الزَّنَادِقَةُ \_ قِيْلَ هُوَ ابنُ الرَّاوَنْدِي (١) \_ عَلَى قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَقَالُوا الشَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا ﴿ لَهُ لَقَدْ جِنْتُمُ اللَّا اوَنْدِي (١) \_ عَلَى قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَقَالُوا الشَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا ﴿ لَهُ لَقَدْ جِنْتُمُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُولِلْمُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُولَى الللللْمُولَ الللْمُولُولُولَ الللللْمُولُولَةُ الللللْمُ اللللْمُولُولُولُولَةُ اللللْمُولُولُولُولُولَّهُ الللْمُلْمُ الللللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولِمُ اللللْمُ اللللْمُولُ اللْمُعُلِمُ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول

فَقَالَ : هَذَا كُلُّهُ يَزَوْلُ إِذَا أَدَّى دِيْنَارَاً فِي السَّنَةِ ، أَوْ مَايُشْبِهُ هَذَا.

فَيُقَالُ لِهِذَا الْمُلْحِدِ: الجِزَيْةُ وَالصَّغَارُ لَمْ تَكُنْ جَزَاءَ كُفْرِهِ ، إِنَّمَا

<sup>(</sup>۱) هو: أحمد بن يحيى بن إسحاق أبو الحسين بن الراوندي ، كان أولاً من متكلمي المعتزلة ،ثم تزندق واشتهر بالإلحاد، وقيل :إنه كان لا يستقر على مذهب ولا يثبت على شيء ، قال ابن الجوزي : زنادقة الإسلام ثلاثة: ابن الراوندي ، وأبو حيان التوحيدي، وأبو العلاء المعري. انظر في ترجمته : سير أعلام النبلاء (۲/۱٤) ، لسان الميزان (۱/۳۲۳) .

جَزَاءُ كُفْرِهِ نَار جَهَنَّمُ خَالِداً فِيْهَا أَبَداً، وَنَحْنُ قَدْ بَيَّنَا أَنْ القِتَالَ لَمْ يَكُنْ عَلَى مُجُرَّدِ كُفْرِهِ.

فَعَايَةُ الجِزْيَةِ وَالصَّغَارِ: أَنْ تَكُوْنَ عَاصِمَةً لِدَمِهِ مِنَ السَّيْفِ، وَالسَّيْفُ لَمْ يُجِزْهُ عَلَى كُفْرٍ، وَلادُفِعَ بِهِ عَنْهُ عُقُوْبَةَ الآخِرَةِ ، بَلْ أُرِيْدَ وَالسَّيْفُ لَمْ يُجِزْهُ عَلَى كُفْرٍ، وَلادُفِعَ بِهِ عَنْهُ عُقُوْبَةَ الآخِرَةِ ، بَلْ أُرِيْدَ دَفْعُ شَرِّهِ وَعُدْوَانِهِ، وَصَدِّهِ لِغَيْرِهِ عَنِ الدَّيْنِ، وَهَذَا الشَّرُ يَزَوْلُ دَفْعُ شَرِّهِ وَعُدْوَانِهِ، وَصَدِّهِ لِغَيْرِهِ عَنِ الدَّيْنِ، وَهَذَا الشَّرُ يَزَوْلُ بِالصَّغَارِ وَالجَزْيَةِ مَعَ العَهْدِ، فَإِنَّه بِالصَّغَارِ مَعَ العَهْدِ كَفَّ يَدَهِ وَلِسَانَهِ(۱).

ثُمَّ إِنَّه لَيْسَ مِنْ أَهْلِ القِتَالِ، بَلْ المُسْلِمُونَ يُقَاتِلُوْنَ عَنْهُ وَيَحْفَظُونَ دَمَهُ وَمَالَهُ مِنْ عَدُوِّهِ، فَإِذَا أُخِذَ مِنْهُ مَا يَكُوْنُ فَيْئاً يَسْتَعِيْنُ بِهِ أَهْلَ الجِهَادِ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كما في الفتاوى (۲۰/ ۲۰۱): (إن العقوبة في الدنيا لا تدل على كبر الذنب وصغره ، فإن الدنيا ليست دار الجزاء، وإنها دار الجزاء هي الآخرة ، ولكن شرع من العقوبات في الدنيا ما يمنع الفساد والعدوان ...ولهذا يقر كفار أهل الذمة بالجزية مع أن ذنبهم في ترك الإيهان أعظم باتفاق المسلمين من ذنب من نقتله من زان وقاتل).

كَانَ هَذَا مِنْ تَمَامِ الإِحْسَانِ إِلَيْهِ(١).

### [الجِزْيَةُ: تَعْرِيْفُهُا ،الْمَرَادُ بِهَا ، مِقْدَارُهُا]

وَالجِزْيَةُ : فِعْلَةٌ مِنَ الجَزَاءِ ، يُقَالُ : جَزَى هَذَا عَنَّى ، أَيْ قَضَى عَنَّى ، أَيْ قَضَى عَنَّى ، كَمَا سُمِّيَتْ الدِّيَةُ : دِيَةً ؛ لأَنَّهَا تُؤَدَّى ، يُقَالُ : أَدَّيْتُ هَذَا إِذَا قَضَيْتُهُ وَأَعْطَيْتُهُ.

وَيُقَالُ لِلوَظَائِفِ الْمُؤَقَّتِةِ: الإِتَاوَة ؛ لأَنَّهَا تُؤْتَى ، وَالْمُودَّى؛ لأَنَّهَا تُؤَدَّى، فَهَذَا اللَّفْظُ يُقَالُ عَلَى مَايُوظَّفُ عَلَى الإِنْسَانِ فَيْؤَدِيَّهِ ، بِحَيْثُ يُطُلُّ مِنْهُ أَنْ يَقْضَيَهُ ، فَكَأَنَّهُ قَالَ : حَتَّى يُعْطُوْا مَاعَلَيْهِمْ مِنَ الْحَقِ

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في أحكام أهل الذمة (۱/ ۷۹): (فإذا.. بذلوا لهم الجزية عن يد وهم صاغرون كان في ذلك مصلحة لأهل الإسلام وللمشركين، أما مصلحة أهل الإسلام في يأخذونه من المال الذي يكون قوة للإسلام مع صغار الكفر وإذلاله ،وذلك أنفع لهم من ترك الكفار بلا جزية ،وأما مصلحة أهل الشرك فيا في بقائهم من رجاء إسلامهم إذا شاهدوا أعلام الإسلام وبراهينه، أو بلغتهم أخباره، فلا بد أن يدخل في الإسلام بعضهم، وهذا أحب إلى الله من قتلهم).

الَّذِي يُجْزَى ،أَيْ: يُقْضَى.

ثُمَّ مِقْدَارُهُ: بِحَسَبِ المَصْلَحِةِ(۱)، فَلَمَّا كَانَ يَجْزِي بِهَا عَنْ نَفْسِهِ - أَيْ يَقَضِى بِهَا مَاوَجَبَ عَلَيْهِ - سُمِّيتَ جِزْيَةٌ.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام كها في الفتاوى (۱۹ / ۲۵۳): (وكذلك لفظ الجزية والدية فإنها فعلة من جزى يجزى إذا قضى وأدى ، ومنه قول النبى: «تجزي عنك ولا تجزي عن أحد بعدك»، وهى فى الأصل جزا جزية ،كها يقال :وعد، عدة ، ووزن زنة، وكذلك لفظ الدية هو من: ودى، يدي ،دية، كها يقال: وعد، بعد عدة ...اختلف الفقهاء فى الجزية هل هى مقدرة بالشرع، أو يرجع فيها إلى اجتهاد الأئمة ...والصحيح أنها ليست مقدرة بالشرع... المرجع فيها إلى ما يراه ولي الأمر مصلحة، ومايرضى به المعاهدون، فيصير ذلك عليهم حقاً يجزونه ،أى: يقصدونه ويؤدونه).

# [سَبَبُ وَضْعُ الجِزْيَةِ]

قِيْلَ: الجِزْيَةُ أُجْرَةٌ ، فَلَا تَسْقُطُ بِالإِسْلامِ.

وَقِيْلَ : هِي عُقُوْبَةٌ عَلَى الكُفْرِ ، فَتَسْقُطُ بِالمَوْتِ ، كَمَا تَسْقُطُ بِالمَوْتِ ، كَمَا تَسْقُطُ بِالإِسْلَامِ.

وَقِيْلَ: بَلْ يُقْضَى بِهَا حَقْنُ دَمِهِ بِإِقْرَارِهِ والقِتَالِ عَنْهُ، فَتَجِبُ بِالْمُوْتِ؛ لأَنَّهُ وُجِدَ العَاصِمُ بِالمَوْتِ؛ لأَنَّهُ وُجِدَ العَاصِمُ بِنَفْسِهِ المُوْجِبُ لِلجِهَادِ عَلَيْهِ.

وَمَنْ قَالَ: هِي عُقُوْبَةٌ \_ كَمَا قَالَ أَبُو الْخَطَّابِ ، وَبَعْضُ أَصْحَابِ أَحْمَدَ \_ فَقَدْ نَاقَضَ أَصْلَهُ ، فَإِنَّ أَصْلَهُ أَنَّ مُجَرَّدَ الكُفْرِ لا يُوْجِبُ العُقُوْبَة ، وَهَوْ لَاء مُعَ العَهْدِ وَالصَّغَارِ إِنَّمَا مَعَهُمْ الكُفْرُ ، فَكَيْفَ يُعَاقَبُ عَلَيْهِ ؟.

وَمَنْ قَالَ : إِنَّهَا أُجْرَةٌ .

قِيْلَ لَهُ: فَكَانَ يَنْبَغِي أَنْ تُؤْخَذَ مِنَ النَّسَاءِ.

وَمَنْ قَالَ : إِنَّهَا عِصْمَةٌ ، فَإِنَّهَا تَجِبُ عَلَى مَنْ يَجُوْزُ قُتْلُهُ ، فَقَدْ اطَّرَدَ

أَصْلُهُ، فَإِنَّ الإِسْلامَ عَاصِمٌ ، وَالجِزْيَةَ والصَّغَارَ عَاصِمٌ ('' إِذَا كَانَ لاَبُدَّ إِمَّا مِنْ عَبَدَ اللهَ، فَقَامَ بِحَقِّهِ، إِمَّا مِنْ عَبَدَ اللهَ، فَقَامَ بِحَقِّهِ، وَإِمَّا مِنْ نَفْعِ الْمؤْمِنِيْنَ ، فَالْمؤْمِنُ عَبَدَ اللهَ، فَقَامَ بِحَقِّهِ، وَهَذَا لَمْ يَعْبُدِ اللهَ، فَنَفَعَ الْمؤْمِنَ بِإِيْتَاءِ مَا يَجْزِيْهِ عَنْ نَفْسِهِ ؛ فَلِهَذَا أُقِرَّ ، وَهَذَا لَمْ يَعْبُدِ اللهَ يَهْدِيهُ وَيَتَوْبَ عَلَيْهِ .

وَلأَنَّ مَعَ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنَ الْكُتُبِ أَوْ الْمَنْقُولاتِ مَايَدَلُّ عَلَى نُبُوَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ اللهُ مُعَمَّدٍ عَلَيْ اللهُ وَالْمَالِحِ (٢).

<sup>(</sup>١) ساقطة من المطبوعة.

<sup>(</sup>۲) في المطبوعة: (المصلحة). قال شيخ الإسلام كها في الفتاوى (۱۱/ ٣١٥): (وقد جمع لنبينا محمد جميع أنواع المعجزات والخوارق، أما العلم والاخبار الغيبية والسهاع والرؤية ،فمثل إخبار نبينا عن الأنبياء المتقدمين وأممهم ،ومخاطباته لهم وأحواله معهم ،وغير الأنبياء من الأولياء وغيرهم بها يوافق ما عند أهل الكتاب الذين ورثوه بالتواتر أو بغيره من غير تعلم له منهم، وكذلك إخباره عن أمور الربوبية والملائكة والجنة والنار بها يوافق الأنبياء قبله من غير تعلم منهم ،ويعلم أن ذلك موافق لنقول الأنبياء تارة بها في أيديهم من الكتب الظاهرة، ونحو ذلك من النقل المتواتر ،وتارة بها يعلمه الخاصة من علمائهم وفي مثل هذا قد يستشهد

وَعُقُوْبَتُهُمْ عَلَى الكُفْرِ لَمْ تَزُلْ() بِشَيءٍ مِنْ ذَلِكَ، وَلَازَالَ عَنْهُمْ قُبْحَ مَاارْتَكَبُوهُ مِنَ الكُفْرِ.

وَالْحَمْدُللهُ وَحْدَهُ ، وَصَلَّى اللهُ عَلَى مَنْ لاَنْبِيَّ بَعْدَهُ (٢).

أهل الكتاب وهو من حكمة إبقائهم بالجزية). وقال أيضاً في الموضع السابق (١٢/ ١٧): (ولهذا لما كان ما يقال له إلا ما قد قيل للرسل من قبله أمره الله سبحانه باستشهاد أهل الكتاب على مثل ما جاء به، وهذا من بعض حكمة إقرارهم بالجزية). وقال أيضاً في الموضع السابق (١٦/ ٢١٤): (وقد إستشهد الله بأهل الكتاب في غير موضع ... فإذا أشهد أهل الكتاب على مثل قول المسلمين كان هذا حجة و دليلاً، و هو من حكمة إقرارهم بالجزية).

- (١) في المطبوعة : (يزل) .
- (۲) في المطبوعة: (والحمدلله ،والصلاة والسلام على من نبي بعده) ، وكتب بعد ذلك في هامش الأصل مانصه: (بقلم الفقير إلى عفو ربه ومغفرته محمد السليمان العبدالعزيز البسام غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين آمين في ٨ صفر ١٣٦٣ هجرية ، بلغ مقابلة وتصحيحاً حسب الإمكان ، ونرجو من الله المثوبة ، وتم نقلها في يوم الجمعة ٢٩ صفر سنة ١٣٦٥هـ) ، وكتب بعد ذلك في المطبوعة مانصه: (بقل أحقر الورى القاطن في أم القرى ، المسمى بمصطفى الفاروقي

جنساً ، والسلفي مذهباً، غفر الله له ولوالديه ولكافة المسلمين . قوبلت على الأصل المنقول عنه بقدر الإمكان ، وصححت في ٢٦ ربيع الثاني سنة ١٣٦٤هـ كتبه : محمد عبدالرزاق آل حمزة المدرس بالمسجد الحرام بمكة المكرمة ) .

قال محقق هذه الرسالة \_عفا الله عنه \_وكان الفراغ من تحقيق هذه الرسالة القيمة ودراستها صباح يوم الجمعة ٢٤/٦/٢٤هـ، والحمدلله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

وكتبه الفقير إلى عفو ربه ومرضاته : د.عبدالعزيز بن عبدالله الزير آل حمد

# للخاتثا

## ومن خلال ماسبق يتضح الآتي :

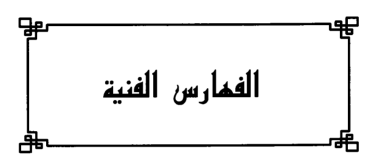
أولاً: أن الإسلام حفظ الذات الإنسانية بحفظ الله لها ؛ لذا حرم قتلها ولو بمجرد كفرها الأصلي ، كما سيأتي بيان ذلك كله إن شاء الله بالحجج القاطعة ، والبراهين الساطعة.

ثانياً: أن المسلمين وإن طلبوا الكفار بالبداءة بالقتال ، فإن الكفار في الحقيقة هم البادئون المبتدئون بالقتال، وإلا لو فسحوا المجال أمام جند الله ورسله ليبلغوا ماأرسلوا به؛ لما نزعوا سيفاً من غمده ، لكنه الحسد والكبر يورد صاحبه الموارد والمهالك ، ولايهلك على الله إلا هالك .

ثالثاً: أن الإسلام يحاول كل المحاولة الإبتعاد عن الصراعات الدموية حتى ولو مع خصومه، بدليل أنه جعل خيار القتال آخر المحاولات، لا أولاها ، كما أنه جعل قتالنا وقتلنا لمن يقاتلنا إنها هو بسبب قتاله وحرابه لا بسبب كفره وعناده، فتنبه !!.

رابعاً: أن باب الجهاد من الأبواب الشرعية التي يجب أن تراعى فيها جانب المصلحة والمفسدة.





- 🗖 فهرس الآيات الكريمة
- فهرس الأحاديث الشريفة
  - فهرس الرجال والأعلام
- فهرس الفرق والمذاهب والجماعات والقبائل
  - □ فهرس البقاع والبلدان
    - 🗖 فهرس الموضوعات



# فهرس الآيات الكريمة

| الصفحة                  | السورة   | رقمها   | الآية                                                           |
|-------------------------|----------|---------|-----------------------------------------------------------------|
| 9961 • • 61 • 969 & 691 | البقرة   | 19.     | ﴿ وَقَنْتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَنْتِلُونَكُو ﴾ |
| ۹۳، ۹۲                  | البقرة   | 191     | ﴿ وَالْفِنْـنَةُ أَشَدُّ مِنَ ٱلْعَتْلِ ﴾                       |
| 1 • 9.99.1 • Y.9Y       | البقرة   | 191     | ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَلِفْنُنُوهُمْ ﴾                       |
| 1                       | البقرة   | 19.     | ﴿ وَلَا تَعْدُوا أَ إِنَّ اللَّهُ ﴾                             |
| 47                      | البقرة   | 194     | ﴿ وَقَنْلِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةً ﴾                |
| 4 £                     | البقرة   | 194     | ﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ بِلَّهِ ﴾                                  |
| 177                     | البقرة   | 717     | ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْفِتَالُ وَهُوَ ﴾                         |
| 127,100                 | البقرة   | 707     | ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِّ ﴾                                 |
| 1.4                     | آل عمران | 1 • 4 · | ﴿ أَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ . ﴾                         |
| 141                     | النساء   | ٧.      | ﴿ وَمَاتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَّ قِنطَازًا ﴾                       |
| Y • £                   | المائدة  | 44      | ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِ مِلَ ﴾    |
| 10.                     | المائدة  | ٨٢      | ﴿ ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَوَةً ﴾                     |
| 177                     | الأنعام  | ١       | ﴿ وَجَعَلُوا بِنَّهِ شُرِّكَاءَ الْجِنَّ ﴾                      |

| الصفحة      | السورة  | رقمها | الآية                                                     |
|-------------|---------|-------|-----------------------------------------------------------|
| 1 1 1       | الأنعام | ١٥٦   | ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِنَابُ ﴾             |
| 127.121     | الأنفال | ٥٨    | ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً ﴾               |
| ٨٩          | التوبة  | ٥     | ﴿ فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾                           |
| 120,122,117 | التوبة  | ٥     | ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَقْهُرُ ٱلْحُرُمُ ﴾                |
| 141         | التوبة  | ١٢    | ﴿ وَإِن نَّكُثُواْ أَيْمَننَهُم مِنْ ﴾                    |
| ١٤٨         | التوبة  | 44    | وَ فَنِيْلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾       |
| 170         | التوبة  | ۳۱    | ﴿ التَّحَدُدُوٓ المُعْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ ﴾        |
| 17.         | يونس    | ۱۸    | ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَعَمُّرُهُمْ ﴾ |
| *1*         | مريم    | ۸۸    | ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدًا ﴾               |
| 1.4         | الحج    | ٥٢    | ﴿ فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ﴾           |
| 17.         | الزمر   | ٣     | ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا ﴾               |
| 197         | محمد    | ٤     | ﴿ فَإِذَا لَقِيتُدُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾                  |
| ۲۱.         | الحجرات | ١٤    | ﴿ وَلَكِكِن قُولُوٓا أَسْلَمْنَا ﴾                        |
| 1.9         | التغابن | ١٦    | ﴿ فَانَقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾                   |

# فهرس الأحاديث الشريفة

| الصفحة | طــــرف الحــديث                   |
|--------|------------------------------------|
| 101    | اغزو باسم الله                     |
| 14.    | الحنيفية شهادة ألا إلا الله        |
| 90     | أمرت أن أقاتل الناس                |
| 174    | إن أصنام قوم نوح                   |
| 177    | إن المرأة من الأنصار تكون مقلاة    |
| 114    | أن النب <i>ي</i> أهدر دم هند       |
| 17.    | انطلقوا باسم الله                  |
| Y•V    | بين العبد وبين الكفر               |
| ٨٦٨    | رأيت عمرو بن لحي يجر قصبه          |
| 140    | سنوا بهم سنة أهل الكتاب            |
| Y•V    | العهد الذي بيننا وبينهم ترك الصلاة |
| 108    | كان لهم كتاب فرفع                  |
| 107    | كان من أبناء الأنصار من دخل        |
| 197    | لا يحل دم امرئ مسلم                |
| 7 • 1  | لقد حكمت فيهم بحكم الله            |
| 119    | ماكانت هذه لتقاتل                  |

| طـــــرف الحـــديث                 | الصفحة |
|------------------------------------|--------|
| نقركم ماأقركم الله                 | 1.8 •  |
| نهي النبي أن تتخذ القبور مساجد     | 177    |
| نهي النبي عن الصلاة وقت طلوع الشمس | 170    |

#### فهرس الرجال والأعلام

ابراهیم (علیه السلام): ۱۱۰، ۱۱۶، ۱۲۳، ۱۲۸، ۱۷۸، ۱۷۱، ۱۷۱، ۱۷۳. ۱۷۳.

أسامة بن زيد: ١٣٣

إسهاعيل عليه السلام: ١٧١

أنس بن مالك : ١٢٠

بريدة بن الحصيب: ١٥١

ثهامة بن أثال: ۱۹۹، ۱۹۹

جعفر : ١٧٦ .

الحسن البصري: ١١٥

خالد بن الوليد : ١٣٨ .

داود الظاهري : ۱۷۳ .

دريد بن الصمة: ١١٨.

زرادشت: ۱۷٤.

زيد بن حارثة : ١٣٧ .

السائب بن يزيد: ١٦٢.

سعد بن معاذ : ۲۰۱، ۱۸۲، ۲۰۱،

سعيد بن أبي عرووبة : ١٧٠ .

سعيد بن جبير: ١١٥.

صفوان بن أمية : ١٣١ .

الصعب بن جثامة: ١٠٤.

الضحاك بن مزاحم: ١٢٣.

عبدالرحمن بن عوف: ۱۷۹، ۱۸۰، ۱۸۱، ۱۸۲.

عبدالله بن خطل: ٢١٢.

عبدالله بن رواحة : ١٣٧ .

عبدالله بن سعد بن أبي سرح: ٢١٢.

عثمان بن طلحة : ١٣٨ .

عطاء بن السائب: ١٥٧.

عقبة بن أبي معيط: ١٠٣.

علي بن أبي طالب: ١٥٣، ١٧٣٠.

عمار بن ياسر: ١٨٠.

عمر بن الخطاب : ۱۸۱ ، ۱۸۲ .

عمرو بن العاص : ١٣٨ .

عمرو بن *عوف* : ۱۷۹ .

عمرو بن لحي : ١٦٨ .

عيسى (عليه السلام): ١٣٨

قتادة بن دعامة : ۱۲۲ ، ۱۷۰ .

قيصر (ملك الروم): ١٣٥.

كسرى (ملك الفرس): ١٣٥.

مالك بن أنس: ٨٧.

ماني : ١٦٧ .

مجاهد بن جبر: ۱۲۸، ۱۲۲، ۱۲۸.

محمد بن إدريس الشافعي : ۸۸ ، ۱۶۱ ، ۱۹۲ ، ۱۹۲ ، ۱۹۲ .

مقيس بن صبابة : ۲۱۲.

موسى (عليه السلام): ١٧٠.

النضر بن الحارث: ١٠٣

نوح (عليه السلام): ١٦٨ ، ١٦٧ ، ١٦٨ .

یزید بن زریع : ۱۷۰ .

ابن أبي حاتم: ١٧٠ .

ابن الحضرمي: ١٣٣.

ابن حزم: ۱۷۳.

ابن الراوندي : ٢١٤

ابن زید: ۱۱۵.

ابن عباس: ۱۲۲، ۱۲۷، ۱۲۷.

- ابن عقيل: ١١٠.
- ابن مسعود: ۱۹۲.
- أبو العالبة: ١١٥.
- أبو اسحاق الاسفرايني: ١١٠.
- أبو حسن الجزري : ١١٠، ١١١ .
- أبو فرج بن الجوزي : ٩٨ ، ١١٥ ، ١٢٢.
  - أبو معالى: ١١١.
  - أبو بكر الباقلاني: ١١٠ .
  - أبو ثور : ۱۷۲، ۱۷۳ .
- أبو حنيفة النعمان بن ثابت : ٨٧ ، ١٢٥ ، ١٤١ ، ١٥٦ ، ١٧٩ .
  - أبو داود السجستاني : ١٢٠ .
  - أبو عبيدة عامر بن الجراح: ١٧٩، ١٨١، ١٨١. ١٨٢.
    - أبو عزة الجمحي: ١٩٩.
    - أبو محمد المقدسي: ١١٠.
    - أبو مسلم الأصفهاني : ١١٢ .
      - الأوزاعي : ١٢٦ .
        - الخرقي : ١٢٦ .
        - السدي: ١٢٣.
      - الشعبي : ١٢٨ .

الغزالي: ١١٠.

النجاشي (ملك الحبشة): ١٣٥.

هند بنت عتبة: ۱۹۳،۱۹۲،

#### فهرس الفرق والمذاهب والجماعات والقبائل

```
أسرى بدر: ۱۳۰.
```

أصحاب أحمد: ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۵۲، ۱۵۲، ۲۱۸.

الأنصار: ۱۸۰، ۱۲۸، ۱۵۶، ۱۸۰

أهل الحرب: ١٠٤.

أهل الدار: ١٠٤.

أهل الدين : ١٣٣ ، ١٤٧ ، ١٩٢ ، ٢٠٢ .

أهل الذمة : ١٨٦ .

أهل الشرك: ١٧٠.

أهل الطائف: ١٦٩، ١٢٦.

أهل العلم: ٢٧٥.

أهل العهد: ۱۲۲، ۱۲۱، ۱۲۲ .

أهل القبور : ١٦٦ .

أهل القتال: ۸۹، ۹۲، ۹۲، ۱۰۷، ۱۰۷، ۱۳۳، ۱۳۳، ۲۱۵، ۲۱۰.

أهل الكتاب: ۹۸، ۹۶، ۹۸، ۱۲۲، ۱۰۳، ۱۰۳، ۱۰۵، ۱۰۸، ۱۰۸، ۱۰۹،

. ۲۱۹، ۱۸۲، ۱۷۸، ۱۷۷، ۱۷۲، ۱۷۸، ۱۷۲، ۱۲۹.

أهل خيبر : ١٧٨ .

الأوس: ١٨٦.

أولاد اسهاعيل: ١٧١.

أولاد الأنصار: ١٥٦.

بنو النظير : ١٢٧ ، ١٣٣ ، ١٥٦ ، ١٨٥ .

بنو قريظة : ۲۰۱، ۱۸۶، ۱۸۲، ۲۰۱،

جمهورالعلماء (الجمهور): ۸۷، ۹۰، ۱۰۱، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۲۸، ۱۵۹، ۱۵۹، ۱۵۲، ۱۵۹

. 19 . 117 . 179 . 177 . 107 .

الحنفاء: ١٧١، ١٧٠.

خزاعة: ١٦٨، ١٣٣.

الخلف: ١٢٣.

الروم: ١٦٥ .

الزنادقة: ١٦٢، ١٦٢.

السلف: ١٢٣.

الصابئة: ١٧١.

الطلقاء: ١٣١.

العرب: ١٣٥ ، ١٥٤ ، ١٦٠ ، ١٦٢ ، ١٦٧ ، ١٦٧ ، ١٦٩ ، ١٧٩ ، ١٧٩ ،

. ۱۸۳ ، ۱۸۲

الفقهاء: ١١٠.

قوم ابراهيم: ١٦٦، ١٦٦٠ .

قوم نوح: ۱۲۸، ۱۲۷، ۱۲۸.

الكلدانيون: ١٦٩.

المانوية: ١٦٧.

مجوس هجر : ۱۷۹ .

مسلمة الفتح: ١٣١.

مشركو الترك : ١٢٥ .

مشركو العرب: ١٦٣.

مشركو الهند: ١٢٥ ، ١٦٣ .

المعتزلة: ١١١، ١١٠.

ملوك العرب: ١٣٥.

المهاجرون: ۱۵۱، ۱۸۰.

النصارى: ١٣٥، ١٣٦، ١٣٨، ١٤٨، ١٢٨، ١٦١، ١٦١، ١٦١.

اليهود: ۱۰۹، ۱۱۲، ۱۲۷، ۱۶۸، ۱۵۰، ۱۰۹، ۱۰۸.

اليونان: ١٦٥.

### فهرس البلدان

البحرين: ١٧٩.

بدر: ۱۹۸، ۱۳۳، ۱۹۸۰.

البلقاء: ١٦٨.

الحديبية: ١٣٨، ١٣٥.

حنين : ١٣١ .

خيبر: ۱۳۸، ۱۷۸.

الشام: ۱۳۸، ۱۳۷، ۱۳۸، ۱۲۸،

الطائف: ١٦٩، ١٤٦.

مؤتة: ١٣٧.

معان: ١٣٦.

مكة: ١٣١، ١٣٨، ١٣٨.

هجر: ۱۷۹.

الهند: ١٢٥.

اليمن: ١٥٣.

### فهرس الموضوعات

| ٧         | المقدمة                                          |
|-----------|--------------------------------------------------|
| ١٥        | القسم الأول : دراسة الرسالة                      |
|           | تمهيد                                            |
| ٤٣        | أسباب دراسة الرسالة                              |
| ٤٦        | تحقيق نسبة الرسالة إلى شيخ الإسلام               |
| ٤٩        | تحقيق صحة الرسالة المختصرة                       |
| ٦٠        | مراد شيخ الإسلام من كلامه المنقول عنه في الرسالة |
| ٧٠        | عنوان الرسالة المختصرة                           |
| ٧١        | النسخ الخطية للرسالة المختصرة                    |
| ٧٣        | منهجي في دراسة الرسالة                           |
| vŧ        | منهجي في تحقيق الرسالة                           |
| ٧٥        | نهاذج مصورة للنسخ الخطية                         |
| ۸۳        | النص المحقق                                      |
| <b>AY</b> | فصل في قتال الكفار                               |
| <b>^Y</b> | القول الأول قو الجمهور : (أنه بسبب المقاتلة )    |

| ۸۹                                          | القول الثاني: قول الشافعي: ( أنه بسبب الكفر )                 |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ٩٠                                          | بيان أن الراجح هو مذهب الجمهور                                |
| 41                                          | الدليل الأول على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار             |
| :۲۰۰۰                                       | تفسير قوله تعالى :(وَلا تَعْتَدُوا) وأنها محكمة غير منسوخة    |
| ۲۹و۲۰۱                                      | تفسير قوله تعالى:(وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ)      |
| ٩٢                                          | تفسير قوله تعالى: (وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ) |
| ٩٣                                          | تفسير قوله تعالى(وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنْ الْقَتْلِ )       |
| ٩٥                                          | تفسير قول النبي ﷺ: « أمرت أن أقاتل الناس »                    |
| ٩٦                                          | بيان أن من سيرة النبي ﷺ أن من سالمه لم يقاتله                 |
| اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ) ، وأنها | كلام أهل العلم حول قول الله تعالى(وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ     |
| ٩٨                                          | محكمة غير منسوخة                                              |
| 1.1                                         | بيان ضعف قول من قال : إنها منسوخة                             |
| تُ ثَقِفْتُمُوهُمْ)١٠٢                      | الجواب عمن احتج بنسخها بقوله تعالى :(وَاقْتُلُوهُمْ حَيْدً    |
| ١٠٣_ ١٠٢                                    | بيان أن من كان من المحاربين فإنه يقتل حيث ثقف                 |
| ١٠٤                                         | بيان حديث الصعب بن جثامة                                      |
| ۲۰۱ و ۱۰۹                                   | بيان المراد من النسخ عند السلف                                |

| تفسير الإعتداء في قوله تعالى: (وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ) ١١٣ و١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بيان أن آية السيف تطلق عند السلف على كل آية ورد فيها ذكر الجهاد ١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بيان أن قوله تعالى: (فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ) لايناقض قوله تعالى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ |
| بيان أن المشرك إذا كان رأي يقتل ، ولو كان شيخاً أو إمرأة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الدليل الثاني على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| العلة في تحريم قتل المرأة أنها لم تكن تقاتل لا لكونها مالاً للمسلمين١١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الدليل الثالث على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بيان أنه لايجوز إكراه أحد على الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الرد على من قال : أن آية (لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ) منسوخة أو مخصوصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الدليل الرابع على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الرد على من قال أن قوله تعالى (لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ) قبل الأمر بالقتل١٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الدليل الخامس على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بيان أن النبي ﷺ لم يكره أحداً على الأسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الدليل السادس على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الدليل السابع على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| بيان أن النبي ﷺ لم يبدأ أحداً من الكفار بالقتال                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الدليل الثامن على تحريم قتال من لم يقاتل من الكفار                                                              |
| بيان أن قتال النبي ﷺ للنصاري إنها كان عندما قتلوا رسله                                                          |
| بيان أن النصاري هم من حاربوا المسلمين أولاً                                                                     |
| بيان أن معاهدة المشركين ومهادنتهم جائزة مطلقة ومؤقتة                                                            |
| بيان المراد من قوله تعالى: (وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً)١٤٢                                       |
| هل يجوز فسخ العقود بمجرد خوف الخيانة ؟                                                                          |
| المراد بالأشهر الحرم في قوله تعالى :(فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ)                                     |
| بيان أن الله عندما أمر نبيه بقوله تعال : (فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا المُشْرِكِينَ) فإنه |
| لم يبق طائفة من المشركين تقاتل البتة                                                                            |
| بيان المراد من قوله تعالى : (فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ)١٤٦                       |
| بيان المراد من قوله تعالى: (قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ ۖ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ) ,١٤٧         |
| بيان أن الجزية تؤخذ من جميع الكفار                                                                              |
| الأصناف الذين تؤخذ منهم الجزية                                                                                  |
| لم يذكر أن النبي ﷺ فرّق في أخذ الجزية من الكتابي أو غير الكتابي١٥٣                                              |
| بيان أن المجوس من جنس سائر المشركين ليس لهم أي مزية يحمدون بها١٥٣                                               |

| الكلام على حديث: (كان لهم كتاب فرفع)                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بيان أن المرء لاينتفع بدين أجداده إذا خالفهم                                                                 |
| بيان فساد قول من قال: أن من دخل من أهل الكتاب بعد النسخ أو التبديل لاتعقد لهم                                |
| ذمة ولاتؤكل ذبائحهم٠١٥٦                                                                                      |
| بيان أن مذهب المجوس أشر من مذهب مشركي العرب                                                                  |
| بيان أن الشرك أصله نوعان                                                                                     |
| المجوس أعظم شركاً من شرك النصاري                                                                             |
| بيان أن اسم الحنفاء في الأصل لمن كان على ملة إبراهيم                                                         |
| إنكار الإمام أحمد على أبي ثور جعله المجوس كأهل الكتاب                                                        |
| تخصيص أهل الكتاب بالجزية ليس له أي مزية                                                                      |
| بيان أن مذهب أكثر العلماء جواز مهادنة جميع الكفار والمشركين                                                  |
| بيان أن النبي ﷺ لم يفرق بين عربي وغيره في أخذ الجزية                                                         |
| الحكم إذا نقض الكفار العهد                                                                                   |
| بيان المراد من قوله تعالى (وَإِنْ نَكَثُوا أَيُهَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ)١٨٦ |
| العهود التي كانت بين النبي ﷺ وبين المشركين                                                                   |
| الدليل الأول على تحريم قتل الكافر لمجرد كفره                                                                 |

| ١٩٠          | مناقشة من قال: إن مجرد الكفر هو المبيح للقتل           |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| ١٩٤          | الدليل الثاني على تحريم قتل الكافر لمجرد كفره          |
| 1 <b>9</b> V | الدليل الثالث على تحريم قتل الكافر لمجرد كفره          |
| 199          | بيان أن المن والفداء غير منسوخ                         |
| Y··          | الدليل الرابع على تحريم قتل الكافر لمجرد كفره          |
| Y•1          | بيان أن موجب قتل الكافر إنها هو كفر معه إضرار          |
| ۲۰۳          | بيان أن قتل الكافر الذي لايضر بالمسلمين فساد في الأرضر |
| ۲۰٤          | قتل الآدمي بغير حق من أكبر الكبائر بعد الكفر           |
| ٠٠٦          | مناقشة بعض الشبه في ذلك                                |
| Y11          | الموجب لقتل الكافر                                     |
| Y 14         | الدليل الخامس على تحريم قتل الكافر لمجرد كفره          |
| Y18          | بيان أن الجزية والصغار أريد منها دفع شر الكافر         |
| Y10          | الجزية تعريفها ، والمراد بها ، ومقدارها                |
|              | سبب أداء الجزية                                        |
|              | الخاتمة                                                |

| <b>****</b> | الفهارس الفنية                         |
|-------------|----------------------------------------|
| YY0         | فهرس الآيات الكريمة                    |
| YYV         | فهرس الأحاديث الشريفة                  |
| YY9         | فهرس الرجال والأعلام                   |
| 74          | فهرس الفرق والمذاهب والجماعات والقبائل |
| Y*V         | فهرس البلدان                           |
| YYA         | فه سر المضمعات                         |

